
   iii 
 

  

ĐỨC GIÁO HOÀNG PHANXICÔ 

Chuyển ngữ: Ủy ban Bác ái xã hội – Caritas Việt Nam 

 

 

 

 

 

LAUDATO SI’  
Thông điệp về việc chăm sóc 

Ngôi nhà chung của chúng ta  

 

 

 

 

 

  



 

MỤC LỤC 

DẪN NHẬP (Số 1- 16) 

 Không có gì trong thế giới này xa lạ với chúng ta  ............ 6 

 Hiệp nhất bởi cùng một mối bận tâm  ............................... 9 

 Thánh Phanxicô Assisi  .................................................. 11 

 Lời mời gọi của tôi  ........................................................ 13 

CHƯƠNG MỘT (Số 17 - 61) 

ĐIỀU ĐANG XẢY RA  

CHO NGÔI NHÀ CHUNG CỦA CHÚNG TA 

I.  Ô nhiễm và biến đổi khí hậu  .......................................... 18 

 Ô nhiễm, chất thải và nền văn hoá loại bỏ  .............. 18 

 Khí hậu là phúc lợi chung  ....................................... 20 

II.  Vấn đề về nước  ............................................................ 23 

III.  Đánh mất sự đa dạng sinh học  ..................................... 25 

IV.  Suy giảm phẩm chất đời sống con người  

 và suy thoái xã hội  ........................................................ 31 

V.  Sự bất bình đẳng toàn cầu  ............................................ 33 

VI.  Phản ứng yếu ớt  ........................................................... 38 

VII. Các ý kiến khác nhau  .................................................... 42 

CHƯƠNG HAI (Số 62 - 100) 

TIN MỪNG VỀ SÁNG TẠO 

I.  Ánh sáng do đức tin mang lại  ........................................ 44 

II.  Sự khôn ngoan của trình thuật Kinh Thánh  ..................... 45 

III.  Mầu nhiệm vũ trụ  .......................................................... 54 

IV.  Thông điệp của mỗi thụ tạo trong sự hoà hợp  
 của toàn thể công trình sáng tạo  ................................... 59 



   2 
 

V.  Sự hiệp thông hoàn vũ  .................................................. 62 

VI.  Của cải để mưu ích cho mọi người  ............................... 65 

VII.  Cái nhìn của Chúa Giêsu  .............................................. 67 

CHƯƠNG BA (Số 101 - 136) 

NGUỒN GỐC NHÂN BẢN  

CỦA CUỘC KHỦNG HOẢNG SINH THÁI 

I.  Công nghệ: Sự sáng tạo và sức mạnh  .......................... 71 

II.  Toàn cầu hoá mô hình kĩ trị  ........................................... 74 

III.  Khủng khoảng và những ảnh hưởng của chủ thuyết  

 hiện đại con người là trung tâm (anthropocentrism)  ...... 80 

 Chủ nghĩa tương đối thực dụng  .............................. 84 

 Cần bảo vệ lao động  .............................................. 85 

 Các công nghệ sinh học mới  .................................. 90 

CHƯƠNG BỐN (137 - 162)  

SINH THÁI HỌC TOÀN DIỆN 

I.  Sinh thái học môi trường, kinh tế và xã hội  ...................... 95 

II.  Sinh thái học văn hoá  .................................................... 99 

III.  Sinh thái học đời sống hằng ngày  ................................ 101 

IV.  Nguyên tắc về thiện ích chung  ..................................... 106 

V.  Công bằng giữa các thế hệ  .......................................... 107 

 

 



   3 
 

CHƯƠNG NĂM (Số 163 - 201)  

ĐƯỜNG HƯỚNG TIẾP CẬN VÀ HÀNH ĐỘNG  

I.  Đối thoại về môi trường trong cộng đồng quốc tế ......... 111 

II.  Đối thoại với những chính sách mới  
 của quốc gia và địa phương  ......................................... 117 

III.  Đối thoại và minh bạch trong quyết định  ...................... 121 

IV.  Chính trị và kinh tế trong cuộc đối thoại  
 với sự hoàn thiện con người  ........................................ 124 

V.  Các tôn giáo đối thoại với khoa học  ............................. 131 

CHƯƠNG SÁU (Số 202 - 246) 

GIÁO DỤC VÀ LINH ĐẠO SINH THÁI 

I.  Hướng đến một lối sống mới  ........................................ 134 

II.  Giáo dục về giao ước giữa nhân loại và môi trường  .... 137 

III.  Hoán cải sinh thái ......................................................... 141 

IV.  Niềm vui và bình an  ..................................................... 145 

V.  Tình yêu dân sự và chính trị  ......................................... 148 

VI.  Các dấu chỉ Bí tích và cử hành sự nghỉ ngơi  .................... 150 

VII.  Ba Ngôi và mối tương quan giữa các thụ tạo  ....................... 155 

VIII.  Nữ Vương của toàn thể vũ trụ ..................................... 156 

IX.  Bên kia mặt trời  ............................................................ 157 

 Lời cầu nguyện cho trái đất của chúng ta ...................... 159 

 Lời cầu nguyện của người Kitô hữu  
 trong sự hiệp nhất với thụ tạo  ...................................... 160 



   5 
 

DẪN NHẬP 

1. “LAUDATO SI’, mi’ Signore” – “Chúc tụng Chúa, lạy 

Thiên Chúa của con”. Lời bài ca tuyệt vời của thánh 

Phanxicô Assisi nhắc chúng ta nhớ rằng ngôi nhà chung 

của chúng ta là người chị mà chúng ta đang chung phần sự 

sống, là người mẹ tuyệt vời luôn mở rộng vòng tay ôm ấp 

chúng ta. “Lạy Thiên Chúa của con, Chúc tụng Chúa qua 

người Chị của chúng con là Mẹ Trái Đất, người nuôi dưỡng 

và chi phối chúng con, là người sản sinh hoa trái phong phú 

với biết bao hoa thơm cỏ lạ”.1 

2. Người chị này giờ đây đang kêu khóc vì chúng ta đã tiêm 

nhiễm lên chị những mối nguy qua cách sử dụng vô trách 

nhiệm và lạm dụng của cải vật chất Thiên Chúa ban tặng. 

Chúng ta tự xem mình là chủ nhân của trái đất này và muốn 

bóc lột ra sao tùy ý. Bạo lực trong tâm hồn chúng ta do tội lỗi 

gây nên cũng phản chiếu trong những triệu chứng của bệnh 

tật nơi đất đai, nguồn nước, trong không khí và mọi dạng 

thức của sự sống. Đây là lý do vì sao mà chính trái đất, bị đè 

nặng và sử dụng lãng phí, lại là một trong số những người bị 

bỏ rơi và đối xử tàn tệ nhất trong số những người nghèo; chị 

đang “rên siết và quằn quại” (Rm 8,22). Chúng ta đã quên 

mất bản thân chúng ta là bụi đất (x. St 2,7); xác thể thực sự 

của chúng ta được làm từ những yếu tố của đất, chúng ta hít 

thở bầu khí và lãnh nhận sự sống và sự trong lành từ nguồn 

nước của trái đất. 

  

                                                
1 Bài ca vạn vật, Francis of Assisi: Early Documents, tập 1, New York-
London-Manila, 1999, 113-114. 



   6 
 

Không có gì trong thế giới này xa lạ với chúng ta 

3. Hơn năm mươi năm trước, cùng với thế giới đang chao 

đảo trên bờ vực của cuộc khủng hoảng hạt nhân, thánh 

Giáo Hoàng Gioan XXIII viết một Thông điệp để khước từ 

chiến tranh và đưa ra một đề xuất cho nền hoà bình. Ngài 

gởi Thông điệp Pacem in Terris – Hoà Bình Trên Trái 

đất cho toàn thể “thế giới Công Giáo” và thực sự “cho hết 

mọi người nam nữ thiện chí”. Giờ đây, khi chúng ta đang 

đối diện với sự suy thoái môi trường mang tính toàn cầu, 

tôi muốn ngỏ lời với mọi người đang sống trên hành tinh 

này. Trong Tông huấn Evangelii Gaudium - Niềm Vui Tin 

Mừng, tôi đã viết cho tất cả các thành viên của Hội Thánh 

với mục đích khích lệ sự canh tân truyền giáo liên tục. 

Trong Thông điệp này, tôi muốn đi vào cuộc đối thoại với 

hết mọi dân tộc về ngôi nhà chung của chúng ta. 

4. Vào năm 1971, tám năm sau thông điệp Pacem in 

Terris, Chân Phước Giáo Hoàng Phaolô VI đã nói đến mối 

bận tâm về sinh thái như là “một hậu quả bi đát” của hoạt 

động thiếu kiểm soát của con người: “Do một sự khai thác 

thiên nhiên thiếu suy xét kĩ lưỡng, nhân loại rơi vào nguy 

cơ huỷ diệt thiên nhiên và đến lượt con người lại trở nên 

nạn nhân của tình trạng xuống cấp này”.2 Ngài đã nói cùng 

một ý tưởng trên với Tổ chức Lương Nông của Liên hiệp 

quốc về mối nguy ẩn tàng của “một thảm hoạ sinh thái 

dưới sự bùng nổ hữu hiệu của nền văn minh công nghiệp”, 

và nhấn mạnh “nhu cầu khẩn thiết phải thay đổi triệt để lối 

hành xử của con người”, bởi vì “những tiến bộ khoa học 

ngoại thường nhất, những khả năng kĩ thuật lạ lùng nhất, 

sự phát triển kinh tế đáng kinh ngạc nhất sẽ nhất định 

                                                
2 Tông thư Octogesima Adveniens (14.5.1971), 21: AAS 63 (1971), 416-417. 

http://muoianhsang.com/tong-huan/niem-vui-tin-mung/
http://muoianhsang.com/tong-huan/niem-vui-tin-mung/
http://muoianhsang.com/tong-huan/niem-vui-tin-mung/


   7 
 

chống lại con người, nếu chúng không gắn liền với một sự 

tiến bộ xã hội và đạo đức đúng đắn”.3 

5. Thánh Gioan Phaolô II ngày càng quan tâm hơn nữa về 

vấn đề này. Trong Thông điệp đầu tiên của mình, ngài cảnh 

báo rằng con người có vẻ như “không thấy một ý nghĩa nào 

khác của môi trường thiên nhiên ngoài nhu cầu sử dụng và 

tiêu thụ trước mắt”.4 Sau đó, Ngài kêu gọi một sự hoán 

cải sinh thái.5 Đồng thời, Ngài cho thấy có rất ít nỗ lực để 

“bảo vệ những điều kiện đạo đức cho một nền sinh thái nhân 

loại đích thực”.6 Sự phá huỷ môi trường nhân loại là cực kỳ 

nghiêm trọng, không chỉ bởi vì Thiên Chúa đã uỷ thác thế 

giới cho chúng ta là những người nam và nữ, nhưng vì sự 

sống con người chính là một quà tặng cần được bảo vệ khỏi 

mọi hình thức hạ giá khác nhau. Mọi nỗ lực để bảo vệ và 

thăng tiến thế giới của chúng ta sẽ đi kèm theo những thay 

đổi sâu sắc trong “lối sống, các mô hình sản xuất và tiêu thụ, 

và cả những cơ cấu quyền lực đang thống trị xã hội ngày 

nay”.7 Sự phát triển con người đúng đắn có đặc tính đạo 

đức, tôn trọng trọn vẹn đối với con người, nhưng cũng quan 

tâm đến thế giới xung quanh, đến “bản chất của mỗi hữu thể 

và sự nối kết hỗ tương trong một hệ thống có trật tự”8 Theo 

đó, khả năng biến đổi thực tại của con người phải tiến hành 

theo cái là của hữu thể mà Thiên Chúa đã phú ban trong mỗi 

quà tặng nguyên thủy.9 

                                                
3 Phát biểu tại lễ kỷ niệm 25 năm thành lập Tổ chức Lương Nông 
(16.11.1970), 4: AAS 62 (1970), 833. 
4 Thông điệp Redemptor Hominis (4.3.1979), 15: AAS 71 (1979), 287. 
5 Cf. Giáo lý (17.01.2001), 4: Giáo lý 41/1 (2001), 179. 
6 Thông điệp Centesimus Annus (01.5.1991), 38: AAS 83 (1991), 841. 
7 Ibid., 58: AAS 83 (1991), p. 863. 
8 JOHN PAUL II, Thông điệp Sollicitudo Rei Socialis (30.12.1987), 34: AAS 
80 (1988), 559. 
9 Cf. ID., Thông điệp Centesimus Annus (01.5.1991), 37: AAS 83 (1991), 840. 



   8 
 

6. Vị tiền nhiệm của tôi là Đức Giáo Hoàng Bênêđictô XVI 

đề nghị “loại bỏ những nguyên nhân mang tính cơ cấu của 

những rối loạn kinh tế thế giới và chỉnh đốn lại những mô 

hình phát triển không có khả năng đảm bảo sự tôn trọng 

dành cho môi trường”.10 Ngài nhận thấy không thể phân 

tích thế giới bằng việc tách biệt chỉ một trong những khía 

cạnh của nó, bởi lẽ “cuốn sách thiên nhiên là một và bất 

khả phân ly”, nó bao gồm cả môi trường, sự sống, tính 

dục, gia đình, các mối tương quan xã hội và các khía cạnh 

khác. Như thế, “suy thoái thiên nhiên gắn liền với nền văn 

hoá hình thành nên sự chung sống của con người”.11 Đức 

Giáo Hoàng Bênêđictô XVI đã mời gọi chúng ta nhận biết 

môi trường thiên nhiên đang chịu hư hoại nặng nề do hành 

vi thiếu trách nhiệm của chúng ta. Cả hai đều do bởi cùng 

một sự dữ: không nhìn nhận chân lý tuyệt đối nào hướng 

dẫn cuộc sống của chúng ta, và cho rằng sự tự do của con 

người là vô hạn. Chúng ta quên mất “con người không là 

sự tự do mà chính con người tạo ra. Con người không tự 

tạo nên chính mình. Con người là tinh thần và ý chí, nhưng 

cũng là tự nhiên”.12 Với mối quan tâm phụ tử, ngài thôi 

thúc chúng ta nhận thức rằng công trình sáng tạo đang bị 

nguy hại “ngay ở nơi mà bản thân chúng ta có tiếng nói 

chung cuộc, nơi mà mọi thứ đơn giản chỉ là tài sản của 

chúng ta và chúng ta sử dụng nó cho chính bản thân 

chúng ta mà thôi. Việc sử dụng sai lầm công trình sáng tạo 

bắt đầu khi chúng ta không còn nhận biết bất kỳ một điều 

                                                
10 Diễn văn trong buổi gặp gỡ Ngoại giao đoàn tại Tòa Thánh (8.01.2007): 
AAS 99 (2007), 73. 
11 Thông điệp Caritas in Veritate (29.01.2009), 51: AAS 101 (2009), 687. 
12 Phát biểu tại Bundestag, Berlin (22.9.2011): AAS 103 (2011), 664. 



   9 
 

gì cao hơn chính bản thân chúng ta, khi chúng ta chẳng 

thấy gì khác ngoại trừ chính bản thân chúng ta”.13 

Hiệp nhất bởi cùng một mối bận tâm 

7. Những lời tuyên bố của các vị Giáo Hoàng vang vọng 

những suy tư của biết bao nhà khoa học, triết gia, thần học 

gia, các nhóm dân sự và tất cả các nhóm làm phong phú 

cho suy tư của Hội Thánh về những vấn đề này. Ngoài Hội 

Thánh Công Giáo, các Giáo Hội và các cộng đồng Kitô giáo 

khác – cũng như các tôn giáo khác – đã thể hiện mối bận 

tâm sâu xa và đưa ra những suy tư giá trị về những vấn đề 

mà tất cả chúng ta đều trăn trở. Xin nêu ví dụ điển hình về 

những tuyên bố của Đức Thượng Phụ Đại Kết Batôlômêô 

đáng kính. Chúng ta đang chia sẻ với ngài niềm hy vọng 

hiệp thông trọn vẹn với Hội Thánh. 

8. Đức Thượng Phụ Batôlômêô đặc biệt nói về sự cần thiết 

phải sám hối vì những cách thế chúng ta đã làm tổn hại đến 

hành tinh, vì “cùng một cách thế chúng ta tạo ra sự nguy hại 

về mặt sinh thái”, chúng ta được mời gọi để nhận biết “sự 

góp mặt của chúng ta, dù lớn hay nhỏ, làm mất đi vẻ đẹp và 

huỷ diệt công trình sáng tạo”.14 Ngài nhắc đi nhắc lại điều 

này một cách dứt khoát và đầy thuyết phục, thách đố chúng 

ta biết nhận ra tội lỗi của chúng ta chống lại công trình sáng 

tạo: “Vì con người... huỷ diệt sự đa dạng sinh thái của công 

trình do Thiên Chúa sáng tạo; vì con người làm suy giảm tính 

thống nhất của trái đất bằng việc tạo ra những biến đổi khí 

hậu, bằng việc tước khỏi trái đất những khu rừng thiên nhiên 

hoặc huỷ diệt những vùng đất ngập nước; vì con người làm 

                                                
13 Nói chuyện với Giáo sĩ thuộc Giáo phận Bolzano-Bressanone (6.8.2008): 
AAS 100 (2008), 634. 
14 Sứ điệp ngày Cầu nguyện cho việc chăm sóc thiên nhiên (01.9.2012). 



  10 
 

ô nhiễm nguồn nước, đất đai, không khí và sự sống của trái 

đất – những điều này đều là tội lỗi”.15 Bởi lẽ “thực hiện một 

tội ác chống lại thế giới tự nhiên là một tội chống lại chính 

bản thân chúng ta và chống lại chính Thiên Chúa”.16 

9. Đồng thời, Đức Batôlômêô đã thu hút sự chú ý đến những 

căn nguyên mang tính đạo đức và thiêng liêng của các vấn 

đề môi trường, là những điều đòi hỏi chúng ta tìm kiếm giải 

pháp không chỉ về mặt công nghệ mà còn về một sự thay đổi 

của nhân loại; bằng không chúng ta đang giải quyết thuần 

tuý về mặt biểu hiện. Ngài mời gọi chúng ta thay thế tiêu thụ 

bằng hy sinh, lòng tham bằng lòng quảng đại, lãng phí bằng 

tinh thần chia sẻ, nhiệm nhặt “đi kèm với việc học biết cho đi, 

chứ không phải là buông xuôi. Đó là một cách yêu thương, 

chuyển từ điều tôi muốn đến điều thế giới của Thiên Chúa 

cần. Đó là một sự giải thoát khỏi sợ hãi, lòng tham và cưỡng 

bách”.17 Là Kitô hữu, chúng ta cũng được mời gọi “đón nhận 

thế giới như một bí tích của sự hiệp thông, một cách chia sẻ 

cùng Thiên Chúa và anh chị em đồng loại trên quy mô toàn 

cầu. Chúng ta khiêm tốn xác tín rằng sự thánh thiêng và 

nhân bản gặp nhau trong chi tiết mỏng manh nhất của tạo 

thành do Thiên Chúa thêu dệt, trong vết bụi nhỏ bé nhất của 

hành tinh của chúng ta”.18 

 

 

                                                
15 Phát biểu tại Santa Barbara, California (8.11.1997); cf. JOHN 
CHRYSSAVGIS, Dưới Đất cũng như trên Trời: Tầm nhìn sinh thái và những 
sáng kiến của Đức Thượng phụ Đại kết Bartholomew, Bronx, New York, 
2012. 
16 Ibid. 
17 Diễn văn tại Tu viện Utstein, Norway (23.6.2003) 
18 “Trách nhiệm toàn cầu và sự bền vững sinh thái”, Kết luận, Halki Summit I, 
Istanbul (20 June 2012). 



  11 
 

Thánh Phanxicô Assisi 

10. Tôi không muốn viết Thông điệp này mà không hướng 

đến nhân vật có sức hút và mời gọi này. Tôi đã chọn danh 

hiệu của ngài làm sự hướng dẫn và động lực khi tôi được 

chọn làm Giám mục của Rôma. Tôi tin rằng Thánh Phanxicô 

là mẫu gương hoàn hảo cho việc chăm sóc những gì bị tổn 

thương và một nền sinh thái toàn diện vui tươi, đích thực. 

Ngài là thánh bảo trợ cho tất cả những ai đang nghiên cứu 

và hoạt động trong lãnh vực sinh thái, Ngài cũng được rất 

nhiều người không phải là Kitô hữu yêu mến. Ngài đặc biệt 

quan tâm đến công trình sáng tạo của Thiên Chúa, đến 

người nghèo và những người bị bỏ rơi. Ngài yêu mến, và đã 

được yêu mến cách sâu sắc vì niềm vui của Ngài, sự trao 

ban chính bản thân Ngài cách quảng đại, mở rộng tâm hồn 

của Ngài. Ngài là một nhà thần bí và là người lữ hành giản 

dị, hoà hợp trọn vẹn với Thiên Chúa, với người khác, với 

thiên nhiên và với chính bản thân Ngài. Ngài cho chúng ta 

thấy mối dây liên kết không thể tách rời giữa việc quan tâm 

đến thiên nhiên, công lý cho người nghèo, dấn thân xã hội và 

sự bình an nội tâm. 

11. Thánh Phanxicô giúp chúng ta hiểu rằng một nền sinh 

thái toàn diện mời gọi mở lòng ra cho các chủng loại vượt ra 

khỏi ngôn ngữ của toán học và sinh học, và kết nối chúng ta 

với bản chất con người. Như khi chúng ta yêu ai thì luôn 

hướng về người đó, bất cứ lúc nào Ngài nhìn ngắm mặt trời, 

mặt trăng hoặc các loài động vật nhỏ bé nhất, Ngài cũng có 

thể cất lên thành lời ca, lôi kéo tất cả mọi loài thụ tạo khác 

vào trong bài ca tụng của Ngài. Ngài hiệp thông với toàn thể 

công trình sáng tạo, thậm chí là giảng cho những bông hoa, 

mời chúng “ca tụng Thiên Chúa, như thể chúng có lý trí 



  12 
 

vậy”.19 Ngài đáp trả với thế giới xung quanh vượt xa hiểu biết 

tri thức hay những tính toán kinh tế, vì đối với Ngài, mỗi và 

mọi loài thụ tạo đều là một người chị hiệp nhất với Ngài bằng 

những mối dây liên kết tình cảm. Đó là lý do vì sao Ngài cảm 

thấy được mời gọi để chăm sóc cho tất cả mọi loài đang tồn 

tại. Môn đệ của Ngài là thánh Bônaventura nói với chúng ta 

rằng: “từ suy tư về nguồn cội của mọi sự, với lòng thành 

kính tràn đầy, Ngài có thể gọi các loài thụ tạo, bất kể nhỏ bé 

cỡ nào, bằng cái tên là ‘anh’ hay ‘chị’”.20 Một niềm xác tín 

như thế không thể được viết ra như thể là một kiểu lãng 

mạn ngớ ngẩn, vì nó ảnh hưởng đến những chọn lựa quyết 

định việc hành xử của chúng ta. Nếu chúng ta tiếp cận thiên 

nhiên và môi trường mà không mở lòng cho sự thán phục 

và ngưỡng mộ, nếu chúng ta không còn nói ngôn ngữ của 

tình huynh đệ và vẻ đẹp trong các mối tương quan với thế 

giới nữa, thái độ của chúng ta sẽ là những người chủ, 

những người tiêu thụ, những người khai thác không biết 

mỏi mệt, không có giới hạn cho những nhu cầu tức thời của 

chúng ta. Trái lại, nếu chúng ta cảm thấy hiệp nhất cách 

gần gũi với tất cả mọi sự đang hiện hữu, sự điều độ và sự 

chăm sóc sẽ phát triển đồng thời. Cái nghèo và khắc khổ 

của thánh Phanxicô không là nước sơn bóng bẩy của chủ 

thuyết khổ hạnh, nhưng là một điều gì đó triệt để hơn: từ 

chối hành vi biến thực tại thành một đối tượng để lợi dụng 

và kiểm soát. 

12. Trung thành với Kinh Thánh, thánh Phanxicô mời gọi 

chúng ta nhìn thiên nhiên như một cuốn sách tuyệt vời 

trong đó Thiên Chúa nói với chúng ta và ban cho chúng ta 

                                                
19 THOMAS OF CELANO, Đời sống thánh Phanxicô, I, 29, 81: Francis of 
Assisi: Early Documents, vol. 1, New York-London-Manila, 1999, 251. 
20 Điển tích lớn trong cuộc đời thánh Phanxicô, VIII, 6, in Francis of Assisi: 
Early Documents, vol. 2, New York-London-Manila, 2000, 590. 



  13 
 

hưởng kiến một chút vẻ đẹp và sự thiện hảo vô biên của 

Ngài. “Vì các thụ tạo càng lớn lao đẹp đẽ thì càng giúp 

nhận ra Ðấng tạo thành” (Kn 13,5); thực ra, “quyền năng 

vĩnh cửu và thần tính của Người, trí khôn con người có thể 

nhìn thấy được qua những công trình của Người từ khi 

Thiên Chúa tạo thành vũ trụ” (Rm 1,20). Vì lý do này, 

thánh Phanxicô không cho phép đụng đến một phần khu 

vườn trong nhà dòng của ngài, để những loài hoa và cây 

cỏ lớn lên ở đó, và những ai thấy chúng có thể hướng lòng 

trí của họ lên Thiên Chúa, Đấng tạo nên một vẻ đẹp như 

thế.21 Hơn cả một vấn đề cần được giải quyết, thế giới là 

một mầu nhiệm đầy vui tươi cần được chiêm ngưỡng bằng 

niềm hoan hỷ và lời ca tụng. 

Lời mời gọi của tôi 

13. Thách đố khẩn thiết để bảo vệ ngôi nhà chung của 

chúng ta là huy động toàn thể gia đình nhân loại cùng nhau 

tìm kiếm một sự phát triển bền vững và hỗ tương, vì chúng 

ta biết rằng mọi thứ có thể thay đổi. Đấng Tạo Hoá không 

bỏ mặc chúng ta; Ngài không bao giờ bỏ mặc kế hoạch yêu 

thương của Ngài hoặc hối tiếc vì đã tạo dựng nên chúng ta. 

Nhân loại vẫn có khả năng để cùng nhau xây dựng ngôi nhà 

chung. Ở đây, tôi muốn nhìn nhận, khích lệ và cảm ơn tất 

cả những ai đang nỗ lực bằng muôn vàn cách thế để bảo vệ 

ngôi nhà chung mà chúng ta đang cùng chia sẻ. Tôi đặc biệt 

cảm kích những người không mỏi mệt tìm kiếm cách thức 

giải quyết những hậu quả bi đát của sự suy thoái môi 

trường lên đời sống của người nghèo trên thế giới. Người 

trẻ đòi một sự thay đổi. Họ đang tự hỏi tại sao người ta có 

                                                
21 Cf. THOMAS OF CELANO, Ký ức của khát vọng tâm hồn, II, 124, 165, in 
Francis of Assisi: Early Documents, vol. 2, New York-London-Manila, 2000, 
354. 



  14 
 

thể tuyên bố là đang xây dựng một tương lai tốt đẹp hơn 

mà không nghĩ đến sự khủng hoảng môi trường và nỗi đau 

khổ của những người bị loại trừ. 

14. Do đó, tôi khẩn thiết kêu gọi một cuộc đối thoại mới về 

cách thế hình thành nên tương lai của hành tinh chúng ta. 

Chúng ta cần một cuộc trao đổi có hết mọi người, vì thách 

đố môi trường mà chúng ta đang trải qua, và những cội rễ 

nhân bản của nó liên quan và ảnh hưởng đến tất cả chúng 

ta. Phong trào sinh thái thế giới đã tiến bộ đáng kể và thiết 

lập nên rất nhiều tổ chức dấn thân cho việc nâng cao nhận 

thức về những thách đố này. Đáng tiếc thay, nhiều nỗ lực 

nhằm tìm kiếm những giải pháp cụ thể trước cuộc khủng 

hoảng môi trường tỏ ra không hiệu quả, không phải chỉ vì 

thế lực chống đối nhưng còn vì thiếu sự quan tâm mang 

tính phổ quát hơn. Những thái độ bế tắc, ngay cả của 

những người có niềm tin, có thể chuyển từ chối bỏ vấn đề 

sang thờ ơ, lãnh đạm hay tin tưởng mù quáng vào các giải 

pháp kĩ thuật. Chúng ta cần một sự liên đới mới và mang 

tính hoàn vũ. Như các Giám mục Nam Phi đã nói: “Tài 

năng và sự tham gia của mọi người là cần thiết để loại bỏ 

mối nguy hại do con người gây ra khi lạm dụng công trình 

sáng tạo của Thiên Chúa”.22 Tất cả chúng ta có thể hợp 

tác với nhau như những khí cụ của Thiên Chúa, để chăm 

sóc công trình sáng tạo, mỗi người theo nền văn hoá, kinh 

nghiệm, sự tham gia và tài năng của mình. 

15. Niềm hy vọng của tôi là với Thông điệp này, được tháp 

nhập vào trong thân thể của Giáo huấn xã hội của Hội 

Thánh, có thể giúp chúng ta nhận biết được lời mời gọi, 

mức độ rộng lớn và sự khẩn thiết của thách đố chúng ta 

                                                
22 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC NAM PHI, Đường hướng mục vụ trong cuộc khủng 
hoảng môi trường (5.9.1999). 



  15 
 

đang đối diện. Tôi sẽ bắt đầu bằng việc vắn tắt nhắc lại một 

số khía cạnh của cuộc khủng hoảng sinh thái hiện tại, với 

mục đích đưa ra những kết quả của nghiên cứu khoa học 

tốt nhất đang có hiện nay, để chúng chạm tới chúng ta cách 

sâu xa và mang lại một nền tảng vững vàng cho hành trình 

đạo đức và thiêng liêng cần dõi theo. Tôi sẽ suy xét một số 

nguyên tắc được lấy từ truyền thống Kitô giáo – Do Thái là 

truyền thống có thể làm cho sự dấn thân của chúng ta đối 

với môi trường được thống nhất hơn. Tôi sẽ nỗ lực đi đến 

các cội rễ của tình trạng hiện tại, để không chỉ xem xét 

những triệu chứng mà cả những căn nguyên sâu xa nhất 

của nó. Điều này sẽ giúp mang lại một cách tiếp cận đối với 

sinh thái học, trong đó tôn trọng vị trí duy nhất của chúng ta 

trong tư cách là con người trong thế giới và mối tương 

quan của chúng ta với môi trường xung quanh. Dưới ánh 

sáng của suy tư này, tôi sẽ đưa ra một số đề xuất rộng 

hơn nữa cho công cuộc đối thoại và hành động, là những 

điều có liên hệ đến mỗi người chúng ta trong tư cách cá 

nhân, và cũng ảnh hưởng đến chính sách quốc tế. Sau 

cùng, tôi tin rằng sự thay đổi là không khả thi nếu không có 

động lực và một tiến trình giáo dục, tôi sẽ đưa ra một số 

hướng dẫn có tính gợi mở cho sự phát triển nhân loại được 

tìm thấy trong kho tàng kinh nghiệm thiêng liêng Kitô giáo. 

16. Mặc dù mỗi chương sẽ có chủ đề và cách tiếp cận 

riêng, nhưng nó cũng lấy lại và tái xem xét những vấn đề 

quan trọng đã được bàn trước đó. Đây là một trường hợp 

đặc biệt đối với nhiều chủ đề sẽ tái xuất hiện khi Thông 

điệp được công bố. Ví dụ, tôi sẽ nói đến mối tương quan 

gần gũi giữa người nghèo và sự mỏng manh của hành 

tinh, niềm xác tín rằng mọi thứ trong thế giới có liên hệ 

với nhau, phê bình các khuôn mẫu và dạng thức quyền 

lực mới xuất phát từ công nghệ, lời mời gọi tìm kiếm 



  16 
 

những cách hiểu khác về nền kinh tế và sự phát triển, giá 

trị đúng đắn cho mỗi thụ tạo, ý nghĩa nhân bản về sinh 

thái học, sự cần thiết phải có cuộc tranh luận thẳng thắn 

và trung thực, trách nhiệm nghiêm trọng của chính sách 

quốc tế và địa phương, nền văn hoá loại bỏ và đề xuất 

một lối sống mới. Những vấn đề này sẽ không được giải 

quyết một lần và cho tất cả, nhưng được tái định hình và 

làm phong phú liên tục.  



  17 
 

CHƯƠNG MỘT 

ĐIỀU ĐANG XẢY RA  

CHO NGÔI NHÀ CHUNG CỦA CHÚNG TA 

17. Các suy tư thần học và triết học về tình hình nhân loại và 

thế giới có vẻ hơi nhàm chán và trừu tượng, nếu chúng 

không được đặt nền tảng trên một sự phân tích tươi mới về 

tình hình hiện tại của chúng ta, là những điều chưa từng có 

trong lịch sử nhân loại. Vì thế, trước khi bàn đến những sáng 

kiến và đòi hỏi trong tương quan với thế giới mà niềm tin 

mang lại, tôi sẽ nói một cách vắn tắt đến những gì đang diễn 

ra với ngôi nhà chung của chúng ta. 

18. Những thay đổi liên tục ngày càng nhanh đang ảnh 

hưởng lên nhân loại và hành tinh hiện nay cùng với nhịp 

sống và công việc có cường độ mạnh hơn, chúng ta có thể 

gọi là “sự nhanh hoá”. Mặc dù sự thay đổi là một phần của 

các hệ thống phức tạp đang hoạt động, nhưng tốc độ hoạt 

động của con người lại mâu thuẫn với nhịp độ chậm rãi tự 

nhiên của tiến hoá sinh học. Hơn thế nữa, các mục tiêu của 

sự đổi thay nhanh chóng và liên tục này không cần thiết cho 

công ích hay cho sự phát triển con người toàn diện và bền 

vững. Thay đổi là điều đáng có, nhưng nó lại trở thành một 

mối lo khi nó gây hại cho thế giới và chất lượng cuộc sống 

của đa số nhân loại. 

19. Sau một thời gian tin tưởng không hợp lý vào sự tiến bộ 

và khả năng của con người, một số thành phần xã hội giờ 

đây đang áp dụng một cách tiếp cận nguy hại hơn. Chúng ta 

thấy sự nhạy bén và quan tâm đang gia tăng đối với môi 

trường và sự cần thiết phải bảo vệ thiên nhiên, vừa đúng đắn 

lại vừa nguy hiểm, trước điều đang xảy ra cho hành tinh của 



  18 
 

chúng ta. Tuy nhiên, chúng ta hãy điểm qua những vấn đề 

đang gây phiền toái cho chúng ta ngày nay và những điều 

chúng ta không thể che đậy nữa. Mục tiêu của chúng ta 

không phải để thu thập thông tin hoặc làm thoả mãn trí tò 

mò, nhưng để nhận thức và can đảm chuyển điều đang diễn 

ra cho thế giới thành nỗi đau của cá nhân và khám phá điều 

mỗi người chúng ta có thể làm được cho thế giới. 

I. Ô NHIỄM VÀ BIẾN ĐỔI KHÍ HẬU 

Ô nhiễm, chất thải và nền văn hoá loại bỏ 

20. Con người trải nghiệm hằng ngày một số loại ô nhiễm. 

Tiếp xúc với những chất ô nhiễm trong khí quyển tạo ra một 

loạt các nguy hại về sức khoẻ, đặc biệt là với người nghèo, 

và tạo nên hàng triệu cái chết sớm. Chẳng hạn, người ta bị 

bệnh do phải hít thở một lượng khói lớn từ các nhiên liệu 

dùng trong nấu nướng hay sưởi ấm. Cũng có loại ô nhiễm 

làm ảnh hưởng đến mọi người, do các phương tiện giao 

thông và khí thải công nghiệp, những chất thải góp phần axít 

hoá đất đai và nguồn nước, các loại phân bón, thuốc trừ sâu, 

thuốc diệt nấm, thuốc diệt thực vật và thuốc diệt cỏ nói 

chung. Công nghệ, thứ gắn liền với những lợi ích kinh 

doanh, được xem là cách duy nhất để giải quyết những vấn 

đề này, nhưng thực ra chúng ta không thấy hết được mạng 

lưới bí ẩn trong các mối tương quan và vì thế giải quyết một 

vấn đề này lại tạo ra nhiều vấn đề khác. 

21. Cũng cần đề cập đến tình trạng ô nhiễm do chất cặn, 

bao gồm chất thải nguy hiểm trong các lãnh vực khác nhau. 

Mỗi năm hàng trăm triệu tấn chất thải được tạo ra từ các gia 

đình và cơ sở kinh doanh, từ các mảnh đất xây dựng và 

phá huỷ, từ các nguồn y tế, điện tử và công nghiệp, trong 



  19 
 

đó nhiều thứ không thể phân huỷ, độc hại và phóng xạ cao. 

Trái đất, căn nhà của chúng ta, đang càng ngày càng giống 

như một cột bao la các thứ rác rến. Ở nhiều nơi trên hành 

tinh, người già than thở vì các phong cảnh đẹp bị rác rưởi 

bao phủ. Chất thải công nghiệp và các sản phẩm hoá học 

được sử dụng ở các thành phố và các vùng nông nghiệp 

lớn có thể dẫn đến việc tích tụ sinh học nơi cơ thể của 

người dân địa phương, thậm chí cả khi mức độ độc hại ở 

những nơi này thấp. Thông thường chẳng có phương thế 

nào được áp dụng cho đến khi sức khoẻ của người dân đã 

bị ảnh hưởng không thể cứu vãn. 

22. Những vấn đề này có liên hệ mật thiết với nền văn hoá 

loại bỏ đang ảnh hưởng đến người bị loại trừ khi nó nhanh 

chóng giảm thiểu mọi thứ thành rác rưởi. Đơn cử một ví dụ, 

hầu hết các loại giấy chúng ta sản xuất ra bị bỏ đi và không 

được tái chế. Thật khó để chúng ta chấp nhận rằng cách thế 

các hệ sinh thái tự nhiên hoạt động là một khuôn mẫu: các 

loại thực vật tổng hợp các chất dinh dưỡng nuôi các loại 

động vật ăn cỏ; những loại này đến lượt nó lại trở thành thực 

phẩm cho các loại động vật ăn thịt, là loài sản sinh ra khối 

lượng lớn các chất hữu cơ cần thiết cho sự lớn lên của 

những thế hệ thực vật mới. Tuy nhiên, hệ thống công nghiệp 

của chúng ta, ở đoạn cuối của quy trình sản xuất và tiêu thụ, 

không tạo ra khả năng để hấp thụ và tái sử dụng chất thải và 

các sản phẩm phụ. Chúng ta đã không tìm cách áp dụng một 

mô thức tuần hoàn của việc sản xuất có khả năng bảo tồn 

các nguồn lực cho hiện tại và cho các thế hệ tương lai, giới 

hạn càng nhiều càng tốt việc sử dụng các nguồn không thể 

tái tạo, điều tiết việc tiêu thụ, tối đa hoá việc sử dụng hiệu 

quả, tái sử dụng và tái chế chúng. Một sự suy xét nghiêm túc 

vấn đề này có thể là một cách ngăn chặn nền văn hoá loại bỏ 



  20 
 

đang ảnh hưởng trên toàn hành tinh, nhưng phải nói rằng có 

rất ít tiến bộ được thực hiện trong vấn đề này.  

Khí hậu là phúc lợi chung 

23. Khí hậu là một phúc lợi chung, thuộc về tất cả mọi người 

và dành cho tất cả mọi người. Ở mức độ toàn cầu, đó là một 

hệ thống phức tạp gắn liền với nhiều điều kiện thiết yếu cho 

đời sống con người. Một sự đồng thuận có nền tảng khoa 

học rất vững vàng cho thấy rằng chúng ta đang chứng kiến 

sự nóng dần lên gây khó chịu của hệ thống khí hậu. Trong 

những thập kỷ gần đây, cảnh báo này đi cùng với một sự 

gia tăng liên tục về mực nước biển, và dường như gia tăng 

các biến cố thời tiết khắc nghiệt, ngay cả khi nguyên nhân 

có thể xác định được về mặt khoa học không thể ấn định 

cho một hiện tượng cụ thể nào. Nhân loại được mời gọi 

nhìn nhận sự cần thiết phải thay đổi lối sống, việc sản xuất 

và tiêu thụ, để chống lại sự nóng lên này hoặc ít nhất là 

chống lại các nguyên nhân do con người tạo ra làm sản 

sinh hay làm cho nó ra tồi tệ hơn. Đúng thật là có những 

yếu tố khác (như hoạt động núi lửa, những biến chuyển 

trong quỹ đạo và trục của trái đất, chu kỳ của mặt trời), tuy 

nhiên rất nhiều nghiên cứu khoa học cho thấy hầu hết việc 

nóng lên toàn cầu trong những thập kỷ gần đây là do sự 

tập trung lớn của các loại khí nhà kính (khí cacbonic (CO2), 

mêtan, các loại ôxit nitơ và các loại khác) thải ra chủ yếu 

từ hoạt động của con người. Tập trung vào khí quyển, 

những loại khí này làm cho sức nóng của những tia nắng 

mặt trời phản xạ từ trái đất không thể phân tán ra trong 

không gian. Vấn đề càng tồi tệ hơn bởi một khuôn mẫu 

phát triển dựa trên việc sử dụng tập trung các nhiên liệu 

hoá thạch, vốn là trung tâm của hệ thống năng lượng thế 

giới. Một yếu tố có tính quyết định nữa là gia tăng thay đổi 



  21 
 

việc sử dụng đất, chủ yếu là sự xói mòn cho các mục đích 

nông nghiệp.  

24. Sức nóng có những tác động lên vòng tuần hoàn cacbon. 

Nó tạo ra một vòng luẩn quẩn làm cho tình hình tồi tệ hơn, 

ảnh hưởng đến sự sẵn có của các nguồn thiết yếu như nước 

uống, năng lượng và nông sản ở những vùng nóng hơn và 

tiêu diệt một phần sự đa dạng sinh học trên hành tinh. Sự tan 

chảy băng ở hai cực và ở các vùng đồng bằng trên cao có 

thể dẫn đến việc phát thải nguy hiểm khí mêtan, trong khi sự 

phân huỷ các chất hữu cơ đóng băng có thể làm gia tăng 

phát thải khí CO2. Mọi thứ trở nên tồi tệ hơn vì mất đi những 

khu rừng nhiệt đới là những nơi lẽ ra làm dịu đi biến đổi khí 

hậu. Tình trạng ô nhiễm khí CO2 làm gia tăng tình trạng axit 

hoá các đại dương và gây nguy hại cho chuỗi thực phẩm 

biển. Nếu các xu hướng hiện tại vẫn tiếp tục, thế kỷ này sẽ 

chứng kiến rõ ràng một sự biến đổi khí hậu bất thường và 

một sự phá huỷ các hệ sinh thái chưa từng có, với các hậu 

quả nghiêm trọng cho tất cả chúng ta. Ví dụ sự gia tăng mực 

nước biển có thể tạo nên những tình huống cực kỳ nghiêm 

trọng, nếu chúng ta để ý rằng một phần tư dân số thế giới 

đang sống ven biển hoặc gần đó, và đa số những thành phố 

lớn đang toạ lạc ở các vùng bờ biển. 

25. Biến đổi khí hậu là một vấn đề mang tính toàn cầu với 

những hệ quả nghiêm trọng đến môi trường, xã hội, kinh tế, 

chính trị và đối với việc phân phối các loại hàng hoá. Nó đại 

diện cho một trong những thách đố chính mà nhân loại ngày 

nay đang đối diện. Tác động tồi tệ nhất của nó rất có thể sẽ 

được các quốc gia đang phát triển trải nghiệm trong những 

thập kỷ tới. Nhiều người nghèo đang sống ở những vùng đặc 

biệt chịu ảnh hưởng bởi những hiện tượng liên quan đến 

việc nóng lên, và các phương tiện tồn tại của họ đa phần là 



  22 
 

dựa trên nguồn dự trữ thiên nhiên và những tiện ích của hệ 

sinh thái chẳng hạn như nông nghiệp, đánh bắt thuỷ hải sản 

và trồng rừng. Họ không có những hoạt động tài chính khác 

hoặc nguồn lực khác có thể giúp họ thích nghi với biến đổi 

khí hậu hoặc đối diện với các thảm hoạ thiên nhiên, việc 

tiếp cận của họ với các dịch vụ xã hội và bảo vệ thì rất giới 

hạn. Chẳng hạn có sự biến đổi khí hậu mà ngay cả các loại 

động vật và thực vật cũng không thể thích nghi, làm cho 

chúng phải di trú; điều này lại ảnh hưởng đến đời sống của 

người nghèo, là những người sau đó bị buộc phải rời khỏi 

quê hương của họ, với một tương lai bấp bênh cho họ và 

con cái. Số lượng đông đảo người di dân gia tăng cách bi 

đát, họ đi tìm cách thoát khỏi sự nghèo nàn ngày càng tăng 

do suy thoái môi trường tạo ra. Họ đã không được các tổ 

chức quốc tế nhìn nhận là những người tị nạn; họ mang lấy 

sự mất mát cuộc sống mà họ phải bỏ lại phía sau, mà 

không được hưởng bất kỳ một sự bảo vệ pháp lý nào. Đáng 

buồn thay, có một sự thờ ơ lan rộng trước nỗi đau này, hiện 

đang diễn ra ở trên khắp thế giới của chúng ta. Sự thiếu 

đáp trả của chúng ta trước những thảm kịch của anh chị em 

dẫn đến đánh mất luôn cảm thức trách nhiệm đối với anh 

em đồng loại, trong khi mọi xã hội dân sự đặt nền tảng trên 

điều đó.  

26. Rất đông người đang sở hữu nhiều nguồn lực và thế 

lực kinh tế, chính trị dường như chỉ tập trung vào việc che 

đậy các vấn đề hay các triệu chứng, chỉ đưa ra những nỗ 

lực để làm giảm một số những tác động tiêu cực của biến 

đổi khí hậu. Tuy nhiên, nhiều triệu chứng cho thấy rằng 

những nỗ lực như thế sẽ chỉ tiếp tục làm cho tình trạng tồi 

tệ thêm nếu chúng ta cứ tiếp tục những mô hình sản xuất 

và tiêu thụ hiện tại. Cần khẩn trương phát triển những chính 

sách để trong những năm tiếp theo, sự phát thải khí CO2 và 



  23 
 

các loại khí ô nhiễm cao khác có thể được giảm thiểu đáng 

kể, chẳng hạn thay thế các nguyên liệu hoá thạch và phát 

triển những nguồn năng lượng tái tạo. Cần phải sử dụng tối 

thiểu nguồn năng lượng sạch và tái tạo trên toàn thế giới. 

Cũng cần triển khai những công nghệ lưu trữ thích hợp. Một 

số quốc gia đã có tiến bộ đáng kể, mặc dù vẫn còn xa với 

việc tạo nên một sự cân bằng ý nghĩa. Cũng nên đầu tư vào 

những phương tiện sản xuất và giao thông tiêu tốn ít năng 

lượng và ít nguyên liệu thô hơn, cũng như đầu tư các 

phương pháp xây dựng và trùng tu các toà nhà có hiệu quả 

về mặt năng lượng. Nhưng những việc thực thi tốt lành này 

vẫn còn xa vời.  

II. VẤN ĐỀ VỀ NƯỚC 

27. Những chỉ số về tình trạng hiện tại có liên hệ đến sự cạn 

kiệt các nguồn nước. Tất cả chúng ta đều biết rằng không 

thể duy trì mức độ tiêu thụ hiện tại ở các nước phát triển và 

các thành phần giàu có trong xã hội, nơi mà thói quen lãng 

phí và loại bỏ đã đạt tới những mức độ không hề có trước 

đó. Việc khai thác hành tinh đã vượt quá các giới hạn và 

chúng ta vẫn chưa giải quyết được vấn đề nghèo nàn.  

28. Nước sạch là một vấn đề có tầm quan trọng thiết yếu, vì 

nó không thể thiếu cho sự sống con người và cho việc hỗ trợ 

các hệ thống sinh thái trên cạn và dưới nước. Các nguồn 

nước sạch cần thiết cho việc chăm sóc sức khoẻ, nông 

nghiệp và công nghiệp. Các nguồn cung cấp nước đã từng 

tương đối ổn định, thì nay ở nhiều nơi đang đòi hỏi quá mức 

nguồn cung ổn định, với những hậu quả nghiêm trọng cả 

trong thời gian ngắn hạn lẫn dài hạn. Các thành phố lớn lệ 

thuộc vào các nguồn cung cấp nước chính đã trải qua những 

giai đoạn thiếu thốn, và vào thời điểm hiện nay thì chúng lại 



  24 
 

không được quản lý với sự giám sát đầy đủ và công bằng. 

Tình trạng nghèo nước đặc biệt ảnh hưởng đến Châu Phi 

nơi mà đa số dân chúng không được tiếp cận nguồn nước 

uống an toàn hoặc trải qua nhiều kỳ hạn hán ngăn cản việc 

sản xuất nông nghiệp. Một số quốc gia có nguồn nước 

phong phú, trong khi ở những nơi khác thì đang chịu đựng 

sự khan hiếm thê thảm. 

29. Một vấn đề nghiêm trọng đặc biệt là chất lượng nguồn 

nước dành cho người nghèo. Mỗi ngày, nguồn nước không 

an toàn tạo nên nhiều cái chết và sự lây lan các căn bệnh có 

liên quan đến nguồn nước, bao gồm cả những bệnh tạo ra 

bởi các vi sinh vật và chất hoá học. Bệnh dịch tả và kiết lỵ, 

liên quan đến sự thiếu vệ sinh và nguồn cung cấp nước, là 

căn nguyên chính của sự khổ đau và tử vong ở trẻ sơ sinh. 

Các nguồn nước dưới lòng đất ở nhiều nơi đang bị đe doạ 

bởi tình trạng ô nhiễm tạo ra từ các hoạt động khai thác mỏ, 

nông nghiệp và công nghiệp, đặc biệt là ở những quốc gia 

thiếu quy định hay kiểm soát đầy đủ. Vấn đề không chỉ là 

chất thải công nghiệp. Các loại chất tẩy rửa và các sản phẩm 

hoá học, thường được sử dụng ở nhiều nơi trên thế giới, tiếp 

tục đổ ra sông, hồ và biển. 

30. Ngay cả khi nguồn nước chất lượng có sẵn đang liên 

tục thiếu thốn, thì ở một số nơi lại có xu hướng gia tăng tư 

hữu hoá nguồn nước, bất chấp sự khan hiếm nước, biến nó 

thành một món hàng hoá chịu sự chi phối của các quy luật 

thị trường. Mặc dù việc tiếp cận nguồn nước uống an toàn 

là quyền căn bản và phổ quát của con người, vì nó thiết yếu 

cho sự tồn tại của con người, và như thế, nó là một điều 

kiện cho việc thi hành các quyền khác của con người. Thế 

giới của chúng ta đang mang một món nợ xã hội lớn đối với 

người nghèo là những người đang thiếu nguồn nước uống, 



  25 
 

vì họ bị khước từ quyền được sống nhất quán với phẩm giá 

bất khả xâm phạm của họ. Món nợ này có thể được trả một 

phần bằng việc gia tăng nguồn quỹ để cung cấp nước sạch 

và các dịch vụ vệ sinh cho những người nghèo. Nhưng 

nguồn nước vẫn tiếp tục bị lãng phí, không chỉ ở thế giới 

phát triển mà còn ở các quốc gia đang phát triển sở hữu 

nguồn nước dồi dào. Điều này cho thấy rằng vấn đề về 

nguồn nước một phần là vấn đề giáo dục và văn hoá, vì có 

ít nhận thức về tính nghiêm trọng của hành vi như thế trong 

bối cảnh bất bình đẳng lớn.  

31. Hơn nữa, khan hiếm nước sẽ dẫn đến sự tăng giá 

lương thực và nhiều loại sản phẩm khác tuỳ thuộc vào việc 

sử dụng nước. Một số nghiên cứu cảnh báo rằng sự thiếu 

nước trầm trọng có thể xảy ra trong một vài thập kỷ tới nếu 

chúng ta không hành động khẩn cấp. Những hậu quả về 

môi trường có thể ảnh hưởng đến hàng tỷ người; cũng dễ 

nhận thấy rằng việc kiểm soát nguồn nước bởi các tập đoàn 

kinh doanh đa quốc gia sẽ trở thành một nguồn mâu thuẫn 

lớn trong thế kỷ này.23 

III. ĐÁNH MẤT SỰ ĐA DẠNG SINH HỌC 

32. Các nguồn của trái đất cũng đang bị mất đi vì những 

cách tiếp cận thiển cận của nền kinh tế, thương mại và sản 

xuất. Việc mất đi các khu rừng và những vùng đất có cây 

cối kéo theo sự mất mát các chủng loại có thể tạo nên các 

nguồn cực kỳ quan trọng trong tương lai, không chỉ về 

thực phẩm mà còn cho việc chữa bệnh và những sử dụng 

khác. Các chủng loại khác nhau chứa đựng các gien có 

thể trở thành những nguồn chính trong những năm kế tiếp 

                                                
23 Cf. Lời chào mừng thành viên FAO (20.11.2014): AAS 106 (2014), 985. 



  26 
 

để đáp ứng nhu cầu của con người và điều tiết các vấn đề 

về môi trường. 

33. Tuy nhiên, chỉ nghĩ về các chủng loại khác nhau như là 

“những nguồn” thuần túy để khai thác thì không đủ, cần phải 

nhìn nhận sự thật là chúng có giá trị nội tại. Mỗi năm đều 

thấy sự biến mất của hàng ngàn loại động thực vật khác 

nhau mà chúng ta chưa bao giờ biết đến, con cái của chúng 

ta không bao giờ thấy, vì chúng đã bị mất đi vĩnh viễn. Đại đa 

số bị tuyệt chủng vì những lý do liên quan đến hoạt động của 

con người. Vì chúng ta mà hàng ngàn chủng loại sẽ không 

còn làm vinh quang Thiên Chúa qua hiện hữu của chúng, 

cũng không mang lại thông điệp của chúng cho chúng ta 

nữa. Chúng ta không được quyền làm như thế.  

34. Chúng ta có lẽ đau lòng khi biết về sự tuyệt chủng của 

các loại động vật có vú hay các loại chim, vì chúng dễ nhận 

thấy hơn. Nhưng hệ sinh thái hoạt động tốt cũng cần phải 

có các loại nấm, tảo, giun, côn trùng, các loài bò sát và vô 

số vi sinh vật đa dạng khác. Một số loại dù số lượng ít, nhìn 

chung thì không thấy, nhưng lại đóng một vai trò quan trọng 

trong việc duy trì thế quân bình ở một nơi đặc thù nào đó. 

Con người phải can thiệp khi một hệ sinh thái theo vùng địa 

lý ở trong tình trạng báo động. Tuy nhiên, ngày nay, sự can 

thiệp vào thiên nhiên ngày càng thường xuyên hơn. Hậu 

quả là những vấn đề nghiêm trọng gia tăng, dẫn đến những 

can thiệp khác; hoạt động của con người ở khắp nơi, với tất 

cả mọi rủi ro kèm theo. Khi con người can thiệp để giải 

quyết một vấn đề thì thường cái vòng luẩn quẩn ấy lại làm 

cho tình hình thêm trầm trọng hơn. Chẳng hạn, nhiều loại 

chim và côn trùng biến mất do những loại thuốc diệt thực 

vật tổng hợp hữu ích cho nông nghiệp: sự biến mất của 

chúng sẽ được đền bù bởi những kỹ thuật khác có thể nguy 



  27 
 

hại hơn. Chúng ta phải biết ơn những nỗ lực đáng ca tụng 

của các nhà khoa học và kỹ sư nhằm tìm các giải pháp cho 

những vấn đề do con người tạo nên. Tuy nhiên một cái nhìn 

tỉnh táo vào thế giới cho thấy rằng mức độ can thiệp của 

con người, thường là trong việc phục vụ cho những lợi ích 

kinh doanh hay chủ nghĩa tiêu thụ, thực sự đang làm cho 

trái đất của chúng ta kém phong phú và tươi đẹp, giới hạn 

và thê lương hơn bao giờ hết, ngay cả khi những tiến bộ 

công nghệ và hàng hoá tiêu dùng tiếp tục được làm ra 

nhiều vô cùng. Dường như chúng ta nghĩ rằng có thể thay 

thế một vẻ đẹp bất khả thế và bất khả vãn hồi này bằng một 

điều mà chúng ta tự tạo ra. 

35. Trong khi đánh giá mức độ ảnh hưởng môi trường của 

bất kì một dự án nào, chúng ta thường chỉ bận tâm đến ảnh 

hưởng của nó trên đất, nước và không khí, nhưng rất ít 

nghiên cứu cẩn trọng về tác động của nó trên sự đa dạng 

sinh học, như thể việc mất đi các chủng loại, các động vật và 

nhóm thực vật là không quan trọng. Những đường cao tốc, 

các đồn điền mới, những nơi có hàng rào, các đập nước, và 

những triển khai tương tự lấn chiếm môi trường sống tự 

nhiên và đôi khi phá vỡ chúng đến nỗi các loại động vật 

không còn có thể di chuyển hay tự do lang thang nữa. Hậu 

quả là một số loài đang đối diện với sự tuyệt chủng. Cũng có 

một số biện pháp thay thế để giảm thiểu sự tác động của 

những dự án này, như việc tạo nên những hành lang sinh 

học, nhưng rất ít quốc gia lưu tâm và dự kiến về vấn đề này. 

Thông thường, khi những chủng loại nhất định bị khai thác 

cho mục đích thương mại, thì người ta lại rất ít nghiên cứu 

khuôn mẫu sinh sản của chúng để tránh sự tàn phá và sự 

bất quân bình kéo theo của hệ sinh thái. 



  28 
 

36. Chăm sóc cho các hệ sinh thái đòi hỏi một tầm nhìn xa, vì 

không ai tìm kiếm lợi nhuận cách nhanh chóng và dễ dãi lại 

thực sự yêu thích việc bảo tồn các hệ thống này. Cái giá phải 

trả cho sự phá huỷ vì ích kỷ, thiếu quan tâm thì lớn hơn nhiều 

so với các lợi ích kinh tế cần đạt được. Nơi nào các chủng loại 

nhất định đang bị huỷ diệt hoặc đang bị gây tổn hại nghiêm 

trọng, thì nơi đó các giá trị liên quan đều không thể lường 

được. Chúng ta có thể là những chứng nhân câm nín trước 

những bất công khủng khiếp nếu chúng ta nghĩ rằng có thể 

đạt được những lợi ích ý nghĩa bằng việc làm cho toàn thể 

nhân loại còn lại, hiện tại và tương lai, trả giá đắt cho sự suy 

thoái môi trường.  

37. Một số quốc gia đã thực hiện những tiến bộ ý nghĩa 

trong việc tạo nên “những cung thánh” trên đất liền và đại 

dương, nơi đó cấm bất kỳ một sự can thiệp nào của con 

người làm thay đổi các đặc tính của chúng hay cấu trúc 

nguyên gốc của chúng. Trong việc bảo vệ sự đa dạng sinh 

học, các chuyên gia khẳng định nhu cầu chú ý đặc biệt đến 

những khu vực phong phú hơn cả về số lượng chủng loại 

và đặc hữu, các chủng loại hiếm hay ít được bảo vệ. Một số 

nơi nhất định cần được bảo vệ nhiều hơn vì tầm quan trọng 

lớn lao của chúng đối với hệ sinh thái toàn cầu, hoặc vì 

chúng có lượng bảo tồn nước quan trọng và do đó bảo vệ 

được các hình thức sống khác. 

38. Chẳng hạn, chúng ta hãy đề cập đến những lá phổi đa 

dạng sinh học của hành tinh như Amazon và các lưu vực 

Congo, hoặc các tầng ngậm nước và sông băng lớn. Chúng 

ta biết những nơi này quan trọng thế nào đối với toàn thể 

cõi đất và đối với tương lai của nhân loại. Các hệ sinh thái 

của các khu rừng nhiệt đới sở hữu sự đa dạng sinh học 

phức hợp vô cùng lớn lao mà chúng ta hầu như không thể 



  29 
 

đánh giá một cách đầy đủ được, nhưng khi những khu 

rừng này bị thiêu rụi hay bị hạ xuống cho mục đích canh 

tác, thì trong vòng vài năm thôi, có vô số chủng loại sẽ 

biến mất và những khu vực này trở thành vùng đất hoang 

khô cằn. Một sự quân bình tinh tế cần phải được duy trì khi 

nói về những nơi này, vì chúng ta không thể coi nhẹ những 

lợi ích kinh tế toàn cầu khổng lồ mà dưới chiêu bài bảo vệ 

chúng, có thể làm suy yếu chủ quyền của các quốc gia riêng 

lẻ. Thực ra có “những đề xuất nhằm quốc tế hoá rừng 

Amazon, là những đề xuất chỉ phục vụ cho những lợi ích kinh 

tế của các tập đoàn xuyên quốc gia”.24 Chúng ta không thể 

không ca ngợi sự dấn thân của các cơ quan quốc tế và các 

tổ chức xã hội dân sự đã cuốn hút sự chú ý của công chúng 

vào những vấn đề này và đưa ra sự hợp tác rất quan trọng, 

áp dụng các phương tiện gây áp lực hợp pháp, để đảm bảo 

rằng mỗi chính phủ cần thực thi trách nhiệm đúng đắn và bất 

khả xâm phạm để bảo tồn môi trường và các nguồn thiên 

nhiên của đất nước mình, mà không đầu hàng trước những 

lợi ích địa phương hay quốc tế nguỵ tạo. 

39. Việc thay thế khu rừng nguyên vẹn bằng những đồn điền 

cây xanh, thường là dạng độc canh, ít được phân tích đầy 

đủ. Biện pháp này có thể làm tổn hại nghiêm trọng đến sự đa 

dạng sinh học nếu các chủng loại mới tỏ ra không thích hợp. 

Tương tự như thế, những vùng đất ngập nước được chuyển 

thành đất canh tác sẽ làm mất đi sự da dạng sinh học khổng 

lồ mà những vùng này trước đây nắm giữ. Ở một số vùng 

ven biển, sự biến mất các hệ sinh thái được nuôi dưỡng 

bằng những đầm lầy ngập mặn cần phải được quan tâm 

cách nghiêm túc. 

                                                
24 ĐẠI HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC CHÂU MỸ LATIN VÀ VÙNG CARIBE LẦN 
V, Văn kiện Aparecida (29.6.2007), 86. 



  30 
 

40. Các đại dương không chỉ chứa đựng một lượng khổng 

lồ nguồn cung cấp nước cho hành tinh của chúng ta, nhưng 

còn có vô vàn các sinh vật sống, mà nhiều loại trong số đó 

chúng ta vẫn chưa biết đến và đang bị đe doạ vì nhiều lý do 

khác nhau. Hơn nữa, sự sống trên biển, nơi các sông ngòi, 

các ao hồ và đại dương, là nguồn đang nuôi sống phần lớn 

dân số thế giới, lại đang chịu ảnh hưởng bởi việc đánh bắt 

không kiểm soát, huỷ diệt ghê gớm một số loài nhất định. 

Việc lựa chọn cá rồi loại bỏ phần lớn những gì đánh bắt 

được tiếp tục gia tăng. Các sinh vật biển mà chúng ta có 

khuynh hướng coi thường, như một số hình thức phiêu sinh 

vật bị đe dọa trầm trọng; chúng đại diện cho một yếu tố 

quan trọng trong chuỗi thực phẩm ở đại dương, và nhiều 

loài được sử dụng cho nguồn thực phẩm của chúng ta cuối 

cùng cũng lệ thuộc vào chúng.  

41. Ở những vùng biển nhiệt đới và phụ cận nhiệt đới, 

chúng ta thấy các dải san hô ngầm có thể so sánh với 

những cánh rừng rộng lớn trên đất liền, vì chúng là nơi 

trú ẩn của cả triệu chủng loại, bao gồm cá, cua, động vật 

thân mềm, bọt biển và tảo. Nhiều dải san hô ngầm đã bị 

cằn cỗi hoặc ở trong tình trạng suy thoái liên tục. “Ai đã 

làm cho thế giới kỳ diệu của biển trở thành những nghĩa 

trang dưới nước bị tước mất sắc màu và sự 

sống?”25 Hiện tượng này phần lớn là do nạn ô nhiễm đã 

chảy ra tới biển như là hậu quả của nạn phá rừng, độc 

canh nông nghiệp, chất thải công nghiệp và các phương 

pháp đánh bắt cá mang tính huỷ diệt, đặc biệt là các 

phương pháp dùng chất xyanít và thuốc nổ. Nhiệt độ của 

đại dương gia tăng càng làm cho tình trạng nghiêm trọng 

hơn. Tất cả điều này cho thấy mọi sự can thiệp vào thiên 

                                                
25 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC PHILIPPINES, Thư Mục vụ Điều gì đang xảy ra 
với mảnh đất tươi đẹp của chúng ta? (29.01.1988). 



  31 
 

nhiên có thể có những hậu quả vốn không tỏ tường ngay, 

và một số cách khai thác các nguồn tài nguyên phải trả 

giá bằng sự suy thoái chạm tới cả đại dương. 

42. Cần phải đầu tư nghiên cứu nhiều để hiểu đầy đủ về chức 

năng của các hệ sinh thái và phân tích hết các biến số khác 

nhau có liên hệ đến bất kì một sự thay đổi quan trọng nào của 

môi trường. Tất cả các loài thụ tạo đều có liên hệ với nhau, mỗi 

loài phải được nuôi dưỡng bằng tình yêu và sự tôn trọng, vì tất 

cả chúng ta là những sinh vật sống lệ thuộc vào nhau. Mỗi vùng 

chịu trách nhiệm chăm sóc cho gia đình này. Cần có trách 

nhiệm khám phá cẩn trọng các chủng loại trong mỗi vùng đất, 

với tầm nhìn phát triển những chương trình và chiến lược bảo 

vệ và chăm sóc đặc biệt cho các chủng loại đang đứng trước 

nguy cơ tuyệt chủng. 

IV. SUY GIẢM PHẨM CHẤT ĐỜI SỐNG CON NGƯỜI VÀ 

SUY THOÁI XÃ HỘI  

43. Con người cũng là những thụ tạo của thế giới này, vui 

hưởng quyền được sống và hạnh phúc, được ban tặng một 

phẩm giá độc nhất. Vì thế chúng ta không thể không nhìn 

nhận những tác động của suy thoái môi trường lên đời sống 

con người, những khuôn mẫu phát triển hiện tại và nền văn 

hoá loại bỏ. 

44. Ngày nay, chúng ta thấy sự phát triển không phù hợp và 

không đúng của nhiều thành phố, trở thành nơi không đủ 

lành mạnh để sinh sống, không chỉ vì ô nhiễm do chất thải 

độc hại mà còn vì sự hỗn loạn thành thị, giao thông nghèo 

nàn và tiếng ồn. Nhiều thành phố rất lớn lại có cấu trúc 

không hiệu quả, gây lãng phí quá nhiều nguồn năng lượng 

và nước. Những vùng phụ cận, ngay cả những vùng mới 



  32 
 

xây dựng, cũng chật chội, hỗn loạn và thiếu không gian 

xanh. Chúng ta không được sinh ra để bị bao trùm bởi bê 

tông, nhựa đường, thuỷ tinh, kim loại, và bị tước mất mối 

tương giao về mặt thể lý với thiên nhiên. 

45. Ở một số nơi, cả thành thị lẫn thôn quê, việc tư nhân 

hoá một số không gian đã giới hạn khả năng tiếp cận những 

nơi có vẻ đẹp đặc biệt. Tại một số nơi khác, vùng phụ cận 

“sinh thái” được tạo nên gần với những vùng ngoại biên để 

đảm bảo một sự thanh bình giả tạo. Thông thường, không 

gian xanh và đẹp được cắt tỉa cẩn thận tọa lạc ở những nơi 

tạm gọi là “vùng an toàn” của các thành phố, nhưng nó 

không nằm trong góc khuất mà những người bị loại ra khỏi 

xã hội đang sinh sống.  

46. Các chiều kích xã hội của sự biến đổi toàn cầu bao gồm 

cả những tác động của đổi mới công nghệ trên việc làm, 

loại trừ xã hội, sự phân phối và tiêu thụ bất bình đẳng 

nguồn năng lượng và các dịch vụ khác, sự sụp đổ xã hội, 

bạo lực và những hình thức bạo loạn xã hội mới lan tràn, 

buôn bán ma túy, tăng cường sử dụng thuốc gây nghiện 

trong giới trẻ, và đánh mất căn tính. Đây là những dấu hiệu 

cho thấy sự phát triển của hai thế kỷ vừa qua không toàn 

diện và không thăng tiến phẩm chất của đời sống. Một số 

những dấu hiệu này cũng là triệu chứng của suy thoái xã 

hội thực sự, âm thầm bẻ gãy những mối dây liên kết của sự 

toàn diện và thống nhất xã hội. 

47. Hơn nữa, khi thế giới truyền thông và kỹ thuật số có mặt 

ở khắp nơi, sức ảnh hưởng của nó có thể làm cho con 

người không còn học cách sống khôn ngoan, suy nghĩ sâu 

sắc và yêu thương cách quảng đại nữa. Trong bối cảnh 

này, các bậc tiền bối vĩ đại có nguy cơ không được lắng 



  33 
 

nghe giữa những ồn ào và phân tâm của sự quá tải thông 

tin. Cần phải nỗ lực để làm cho các phương tiện truyền 

thông trở thành những nguồn lực của sự tiến bộ văn hoá 

mới cho nhân loại chứ không phải là mối đe dọa cho sự 

phong phú sâu sắc của chúng ta. Sự khôn ngoan đích thực, 

là hoa trái của việc xét mình, đối thoại và gặp gỡ phong phú 

giữa các ngôi vị, không đạt được bởi sự tích luỹ thuần tuý 

về dữ liệu, sau cùng sẽ dẫn đến tình trạng quá tải và hỗn 

độn, một kiểu ô nhiễm về tâm thần. Mối tương quan đích 

thực với người khác cùng với tất cả những thách đố của nó, 

giờ đây có khuynh hướng bị thay thế bởi một kiểu giao tiếp 

trên mạng khiến chúng ta lựa chọn hay loại bỏ tương quan 

ngay lập tức, do đó nổi lên một kiểu tình cảm giả tạo, là thứ 

tình cảm tương tác với thiết bị và màn hình nhiều hơn là với 

con người và thiên nhiên. Truyền thông ngày nay có thể 

giúp chúng ta giao tiếp, chia sẻ kiến thức và tình cảm với 

nhau. Tuy nhiên chúng cũng tách lìa chúng ta khỏi mối liên 

hệ trực tiếp với nỗi đau, nỗi sợ hãi, niềm vui và những kinh 

nghiệm cá nhân phức tạp của người khác. Vì lý do này, 

chúng ta phải lưu ý rằng, bên cạnh những khả thể đầy phấn 

khích do truyền thông mang lại, cũng có thể xuất hiện một 

sự bất mãn sâu sắc và đáng buồn với mối tương quan liên 

vị, hay một cảm thức bị cô lập nguy hại. 

V. SỰ BẤT BÌNH ĐẲNG TOÀN CẦU  

48. Môi trường con người và môi trường tự nhiên xuống 

cấp cùng nhau; chúng ta không thể đấu tranh chống suy 

thoái môi trường nếu chúng ta không đi vào những căn 

nguyên có liên hệ đến suy thoái con người và xã hội. Thực 

ra, suy thoái môi trường và xã hội tác động đến những 

người bị tổn thương nhất trên hành tinh này: “Cả kinh 

nghiệm hằng ngày và nghiên cứu khoa học cho thấy rằng 



  34 
 

người nghèo khổ phải hứng chịu những tác động nghiêm 

trọng nhất của tất cả mọi cuộc tấn công vào môi trường”.26 

Chẳng hạn, cạn kiệt nguồn dự trữ cá gây tổn hại đặc biệt 

đến các cộng đồng đánh bắt nhỏ không có phương tiện để 

thay thế những nguồn này; tình trạng ô nhiễm nước đặc biệt 

tác động đến người nghèo là những người không thể mua 

nước đóng chai; và mực nước biển dâng cao tác động chủ 

yếu trên những người dân sống ở ven biển đã bị khánh kiệt 

đến nỗi không còn nơi nào khác để đi. Tác động của sự mất 

cân bằng hiện nay cũng thể hiện trong việc nhiều người 

nghèo chết sớm, trong các mâu thuẫn nổ ra do thiếu các 

nguồn tài nguyên và trong bất kỳ vấn đề nào khác chưa 

được bàn luận hiệu quả trong các chương trình nghị sự 

toàn cầu.27 

49. Nhìn chung có rất ít nhận thức rõ ràng về các vấn đề 

đang đặc biệt ảnh hưởng đến những người bị loại trừ. Tuy 

nhiên họ lại chiếm phần đa dân số của hành tinh này, lên 

đến hàng tỷ người. Ngày nay, họ được đề cập đến trong 

các thảo luận chính trị và kinh tế quốc tế, nhưng có cảm 

tưởng rằng các vấn đề của họ được nêu lên như một tư 

tưởng đến sau, một vấn đề phụ được thêm vào bên lề 

nhiệm vụ chính hoặc theo tuyến tính, nếu không nói là bị 

xem như sự phá hoại. Thực ra, khi tất cả được nói đến và 

được thực hiện, thì họ thường vẫn cứ ở dưới đáy của một 

khối đồ sộ. Sự thật là giới chuyên môn, những người đưa 

ra ý kiến, truyền thông đại chúng và các trung tâm quyền 

lực hoàn toàn đặt ở những vùng đô thị giàu có, xa rời với 

người nghèo, rất ít liên hệ trực tiếp đến các vấn đề của 
                                                
26 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC BOLIVIA, Thư Mục vụ về Môi trường và Phát triển 
con người tại Bolivia El universo, don de Dios para la vida (23.3.2012), 17. 
27 Cf. HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC ĐỨC, Ủy ban phụ trách các vấn đề xã hội, Der 
Klimawandel: Brennpunkt globaler, intergenerationeller und ökologischer 
Gerechtigkeit (9.2006), 28-30. 



  35 
 

người nghèo. Họ sống và lý luận từ một vị thế thoải mái 

của sự phát triển cao cấp và chất lượng sống vượt xa khỏi 

tầm với của đại đa số dân cư trên thế giới. Được cổ võ bởi 

tình trạng phân mảnh giữa các thành phố của chúng ta, 

việc thiếu liên hệ và gặp gỡ thể lý này có thể dẫn đến tình 

trạng tê liệt lương tâm và những phân tích có khuynh 

hướng phớt lờ các yếu tố của thực tại. Đôi khi thái độ này 

tồn tại cận kề với lối hùng biện “xanh”. Tuy nhiên, ngày 

nay, chúng ta cần nhận biết rằng tiếp cận sinh thái thực 

sự luôn luôn là một cách tiếp cận mang tính xã hội; hội 

nhập các vấn đề về công lý vào trong những cuộc đấu 

tranh về môi trường, để có thể nghe được cả tiếng than 

khóc của trái đất và tiếng than khóc của người nghèo. 

50. Thay vì giải quyết các vấn đề của người nghèo và nghĩ 

xem thế giới có thể trở nên khác đi thế nào, một số người 

lại đưa ra vấn đề giảm tỷ lệ sinh sản. Đôi khi, các nước 

đang phát triển phải đối diện với hình thức áp lực quốc tế, 

theo đó việc trợ giúp kinh tế chỉ có dựa trên những chính 

sách cụ thể về “sức khoẻ sinh sản”. “Trong khi đúng là sự 

phân phối không đều về dân số và những nguồn tài 

nguyên sẵn có tạo nên những trở ngại cho sự phát triển và 

việc sử dụng môi trường cách bền vững, dù sao cũng phải 

công nhận rằng tăng trưởng dân số là hoàn toàn tương 

thích với một sự phát triển toàn diện và chia sẻ”.28 Đổ lỗi 

cho tăng trưởng dân số thay vì chủ nghĩa tiêu thụ cực độ 

và chọn lọc của một số người là một cách từ chối đối diện 

với các vấn đề. Đây thực ra chỉ là một nỗ lực để hợp thức 

hoá mô hình phân phối hiện tại mà một thiểu số tin rằng họ 

có quyền tiêu thụ theo cách riêng. Không bao giờ mọi 

người có thể hành xử như họ được, vì hành tinh này thậm 

                                                
28 HỘI ĐỒNG TÒA THÁNH CÔNG LÝ VÀ HÒA BÌNH, Giáo huấn xã hội của 
Hội Thánh, 483. 



  36 
 

chí không thể chứa nổi chất thải của một lối tiêu thụ như 

thế. Bên cạnh đó, chúng ta biết rằng xấp xỉ một phần ba số 

lương thực sản xuất ra bị loại bỏ, và “bất cứ nơi nào thực 

phẩm bị quẳng đi thì như thể là nó đã bị đánh cắp từ bàn 

ăn của người nghèo”.29 Tuy nhiên, cần phải chú ý đến tình 

trạng mất quân bình về mật độ dân số, cả trên cấp độ quốc 

gia và toàn cầu, vì tiêu thụ gia tăng sẽ dẫn đến những 

hoàn cảnh phức tạp trong vùng. Nó là hậu quả của sự giao 

thoa các vấn đề có liên hệ đến tình trạng ô nhiễm môi 

trường, giao thông, xử lý chất thải, mất nguồn tài nguyên 

và chất lượng cuộc sống. 

51. Sự bất bình đẳng không chỉ tác động đến cá nhân mà 

còn đến toàn bộ các quốc gia; nó mời gọi chúng ta xem xét 

các giá trị đạo đức trong mối quan hệ quốc tế. Một “món nợ 

môi sinh” thực sự đang tồn tại, đặc biệt là giữa bán cầu nam 

và bán cầu bắc, liên kết những bất quân bình về thương mại 

với những tác động đến môi trường, và việc sử dụng không 

phù hợp các nguồn tài nguyên thiên nhiên của một số quốc 

gia cụ thể trong một thời gian lâu dài. Việc xuất khẩu các 

nguyên liệu thô để thoả mãn các thị trường công nghiệp phía 

bắc gây nguy hại đến địa phương, như đã nhắc đến vấn đề ô 

nhiễm thủy ngân trong việc khai thác vàng hay ô nhiễm ôxít 

lưu huỳnh trong việc khai thác đồng. Cần gấp rút tính toán 

việc sử dụng không gian môi trường trên khắp thế giới để 

làm lắng cặn khí đã tích tụ suốt hai thế kỷ qua và đã tạo ra 

một tình trạng đang ảnh hưởng đến tất cả các quốc gia trên 

thế giới. Sự nóng lên do tiêu thụ quá lớn ở một số nước giàu 

gây nên những hậu quả trên những vùng nghèo nhất thế 

giới, đặc biệt là Châu Phi, nơi sự gia tăng nhiệt độ, cùng với 

hạn hán đang tàn phá các trang trại. Cũng có sự thiệt hại do 

                                                
29 Giáo lý (5.6.2013): Giáo lý 1/1 (2013), 280. 



  37 
 

xuất khẩu chất thải rắn và các chất lỏng độc hại sang các 

nước đang phát triển, thiệt hại do ô nhiễm từ các công ty 

đang hoạt động ở các nước kém phát triển theo cách mà họ 

không bao giờ dám làm tại quê hương của họ, ở những 

quốc gia mà họ gia tăng nguồn tư bản: “Chúng tôi lưu ý các 

doanh nghiệp hoạt động theo cách này là các công ty đa 

quốc gia. Họ làm ở đây điều mà họ không bao giờ có thể 

làm ở những nước phát triển hoặc những nơi được gọi là 

thế giới thứ nhất. Nói chung, sau khi dừng hoạt động và rút 

lui, họ để lại phía sau những khoản nợ nhân loại và môi 

trường lớn như nạn thất nghiệp, các thị trấn bỏ hoang, sự 

cạn kiệt nguồn dự trữ thiên nhiên, nạn phá rừng, sự nghèo 

nàn về nông nghiệp và chăn nuôi tại địa phương, những hố 

trống, đồi trọc, những con sông ô nhiễm và thật nhiều công 

việc xã hội không còn duy trì được nữa”.30 

52. Nợ nước ngoài của các nước nghèo đã trở thành một 

cách để kiểm soát, tuy nhiên món nợ môi sinh lại không 

liên quan trong trường hợp này. Bằng nhiều cách khác 

nhau, các nước đang phát triển, nơi còn đa số các nguồn 

dự trữ sinh quyển, tiếp tục cung cấp sự thịnh vượng cho 

những quốc gia giàu có hơn bằng hiện tại và tương lai của 

chính họ. Đất đai của các nước nghèo phía nam dồi dào 

và đa số chưa bị ô nhiễm, nhưng họ chưa tiếp cận được 

với quyền sở hữu hàng hoá và nguồn tài nguyên nhằm 

đáp ứng những nhu cầu thiết yếu thì đã bị ngăn chặn bởi 

một hệ thống các mối quan hệ và quyền sở hữu thương 

mại bất công về mặt cơ cấu. Các nước phát triển cần phải 

trợ giúp trả khoản nợ này bằng việc giới hạn tiêu thụ 

nguồn năng lượng không tái tạo được và bằng việc trợ 

giúp những nước nghèo hơn để cổ võ những chính sách 

                                                
30 GIÁM MỤC VÙNG PATAGONIA-COMAHUE (ARGENTINA), Sứ điệp 
Giáng Sinh (12.2009), 2. 



  38 
 

và chương trình phát triển bền vững. Các khu vực và các 

nước nghèo không có khả năng áp dụng những mô hình 

mới trong việc giảm thiểu tác động môi trường vì họ thiếu 

trầm trọng nguồn tiền để phát triển những quy trình cần 

thiết và trang trải các chi phí. Chúng ta ý thức rằng liên 

quan đến biến đổi khí hậu, có những trách nhiệm khác 

nhau. Như Hội đồng Giám mục Hoa Kỳ đã nói, cần chú ý 

nhiều hơn đến “nhu cầu của người nghèo, người yếu thế 

và những người bị tổn thương, trong một cuộc đấu tranh 

thường bị áp đặt bởi lợi ích của nhóm có quyền lực hơn”.31 

Chúng ta cần phải củng cố niềm xác tín rằng chúng ta là 

một gia đình nhân loại duy nhất. Không có biên giới hay 

rào cản, về chính trị hay xã hội, không còn chỗ cho sự vô 

cảm toàn cầu để chúng ta có thể ẩn nấp phía sau. 

VI. PHẢN ỨNG YẾU ỚT  

53. Những tình trạng này đã làm cho người chị trái đất, 

cùng với tất cả những thứ bị bỏ rơi trên thế giới của 

chúng ta than khóc, khẩn xin chúng ta hãy thay đổi hành 

động. Chưa bao giờ chúng ta lại làm tổn thương nặng nề 

và đối xử tệ hại với ngôi nhà chung của chúng ta như 

trong suốt hai trăm năm qua. Chúng ta được mời gọi trở 

thành những khí cụ của Thiên Chúa là Cha chúng ta, để 

hành tinh của chúng ta có thể được như Ngài mong muốn 

khi tạo dựng và đáp trả lại kế hoạch của Ngài cho hoà 

bình, vẻ đẹp và sự toàn vẹn. Vấn đề là chúng ta vẫn thiếu 

nền văn hoá thích hợp để đối diện với cơn khủng hoảng 

này. Chúng ta thiếu sự lãnh đạo có khả năng vạch ra 

những con đường mới, đáp ứng những nhu cầu hiện tại 

với sự quan tâm đến tất cả và không thành kiến đối với 

                                                
31 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC HOA KỲ, Biến đổi khí hậu toàn cầu: Lời mời gọi 
đối thoại, cẩn trọng và thiện ích chung (15.6.2001). 



  39 
 

các thế hệ kế tiếp. Không thể không thiết lập một khung 

pháp lý có thể vạch ra các ranh giới rõ ràng và bảo vệ các 

hệ sinh thái; bằng không, các cấu trúc quyền lực mới đặt 

trên mô hình công nghệ - kinh tế sẽ lấn át không chỉ các 

thể chế chính trị mà còn cả sự tự do và công lý nữa. 

54. Điều đáng chú ý là các đáp trả chính trị quốc tế rất yếu 

ớt. Sự thất bại của các hội nghị thượng đỉnh toàn cầu về 

môi trường cho thấy các thể chế chính trị của chúng ta rõ 

ràng bị chi phối bởi công nghệ và tài chính. Có quá nhiều 

lợi ích đặc biệt, các lợi ích kinh tế dễ dàng áp đảo thiện ích 

chung và bao phủ thông tin để các kế hoạch của riêng họ 

sẽ không bị ảnh hưởng. Văn Kiện Aparecida kêu gọi rằng 

“Lợi ích của các nhóm kinh tế loại bỏ cách vô lý các nguồn 

sự sống không được ưu tiên tiếp cận với các nguồn tài 

nguyên thiên nhiên”.32 Sự liên minh giữa kinh tế và công 

nghệ loại trừ bất cứ thứ gì không liên quan đến các lợi ích 

tức thời của nó. Kết quả là người ta mong đợi một bài 

hùng biện giả tạo, các hành vi từ thiện lẻ tẻ và sự quan 

tâm chiếu lệ đến môi trường, trong khi những nhóm có nỗ 

lực đúng đắn trong xã hội muốn nói lên sự thay đổi lại bị 

xem như là một sự phiền toái của những ảo tưởng lãng 

mạn hay một trở ngại cần phá bỏ. 

55. Một số quốc gia đang dần tiến bộ, họ phát triển những 

cách kiểm soát hiệu quả hơn và đấu tranh chống lại nạn 

tham nhũng. Người dân nhạy bén hơn về sinh thái, nhưng 

họ không thành công trong việc thay đổi những thói quen 

tiêu thụ nguy hại, đáng lẽ phải giảm thì dường như đang 

gia tăng hơn bao giờ hết. Một thí dụ đơn giản là việc gia 

tăng sử dụng và tiêu thụ điện cho máy điều hoà. Các thị 

                                                
32 ĐẠI HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC CHÂU MỸ LATIN VÀ VÙNG CARIBÊ LẦN 
V, Văn kiện Aparecida (29.6.2007), 471. 



  40 
 

trường kiếm lợi nhuận tức thời từ việc bán hàng này, đang 

kích thích sự đòi hỏi ngày càng cao. Người ngoài cuộc 

nhìn vào thế giới của chúng ta chắc sẽ rất kinh ngạc trước 

hành vi như thế, có vẻ như chúng ta đang hủy hoại chính 

bản thân mình. 

56. Trong khi đó, các thế lực kinh tế tiếp tục biện minh cho hệ 

thống toàn cầu hiện nay, ưu tiên cho khuynh hướng đầu cơ 

và theo đuổi lợi ích tài chính mà không suy xét đến bối cảnh, 

để mặc cho chúng ảnh hưởng lên phẩm giá con người và 

môi trường thiên nhiên. Ở đây chúng ta thấy suy thoái môi 

trường, con người và đạo đức gắn liền với nhau thế nào. 

Nhiều người cho rằng họ không làm gì sai trái, vì những 

phân tâm liên tục làm lu mờ ý thức của chúng ta về thế giới 

thực sự giới hạn và hữu hạn. Kết quả là, “bất cứ điều gì 

mỏng manh, giống như môi trường, đều không có khả năng 

tự vệ trước những lợi ích của một thị trường được sùng bái, 

nó trở thành quy luật tuyệt đối”.33 

57. Có thể dự đoán rằng, một khi những nguồn tài nguyên 

nhất định bị cạn kiệt, cảnh tượng sẽ được đặt ra cho các 

cuộc chiến mới, mặc dù dưới chiêu bài của những tuyên bố 

cao cả. Chiến tranh luôn luôn gây ra sự nguy hại nghiêm 

trọng đối với môi trường và sự phong phú văn hoá của các 

dân tộc, những mối nguy sẽ càng kinh khủng khi người ta 

xét đến các loại vũ khí hạt nhân và các vũ khí sinh học. 

“Bất chấp những thoả thuận quốc tế đang ngăn cấm chiến 

tranh hoá học, vi sinh và sinh học, sự thật các nghiên cứu 

trong phòng thí nghiệm vẫn tiếp tục phát triển những loại vũ 

khí tấn công mới có khả năng làm biến đổi sự quân bình 

                                                
33 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 56: AAS 105 (2013), 1043. 

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


  41 
 

của thiên nhiên”.34 Các nhà chính trị phải lưu tâm hơn nữa 

để dự đoán những mâu thuẫn mới và giải quyết những căn 

nguyên của nó. Những lợi ích tài chính mạnh mẽ lại cho 

thấy sự tồn tại của hoạt động này, và các kế hoạch chính trị 

có khuynh hướng thiếu chiều rộng của tầm nhìn. Tại sao 

ngày nay người ta muốn duy trì một thứ quyền lực sẽ được 

nhắc đến trong tương lai là không có khả năng can thiệp khi 

cần thiết phải hành động? 

58. Ở một số quốc gia, có những ví dụ tích cực về sự cải 

thiện môi trường: các con sông bị ô nhiễm từ nhiều thập 

kỷ được làm sạch; những cánh rừng bản địa được khôi 

phục; các phong cảnh được làm đẹp hơn nhờ vào những 

dự án cải tạo môi trường; những toà nhà đẹp được xây 

dựng; những tiến bộ được thực hiện trong việc sản xuất 

năng lượng không gây ô nhiễm và cải tiến giao thông 

công cộng. Những thành tựu này không giải quyết những 

vấn đề toàn cầu, nhưng cho thấy rằng những người nam 

nữ vẫn có thể can thiệp một cách tích cực. Dù chúng ta 

có nhiều giới hạn, những nghĩa cử của lòng quảng đại, 

tình liên đới và sự chăm sóc vẫn lớn lên trong chúng ta, 

vì chúng ta được dựng nên cho tình yêu. 

59. Đồng thời, chúng ta có thể nhận thấy sự xuất hiện của 

một hệ sinh thái giả tạo hay hời hợt để củng cố sự tự mãn 

và sự liều lĩnh vô tâm. Và như thường xảy ra trong các giai 

đoạn khủng hoảng sâu là lúc cần đến những quyết định 

táo bạo, chúng ta bị cám dỗ để nghĩ rằng điều đang xảy ra 

thì không hoàn toàn rõ ràng. Xét trên bề mặt, ngoài một vài 

dấu hiệu ô nhiễm và suy thoái rõ ràng, thì mọi thứ trông 

không có vẻ gì là nghiêm trọng, và hành tinh có thể tiếp 

                                                
34 GIOAN PHAOLÔ II, Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 1990, 12: AAS 82 
(1990), 154. 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html


  42 
 

diễn như trước đây. Sự ảo tưởng này đóng vai trò như một 

giấy thông hành để tiếp tục với lối sống, các mô hình sản 

xuất và tiêu thụ hiện tại của chúng ta. Đây là cách thế mà 

con người đang lập mưu để nuôi dưỡng những tệ nạn 

mang tính tự phá huỷ: cố gắng không nhìn thấy, không 

nhận biết chúng, trì hoãn những quyết định quan trọng và 

giả vờ như không có gì xảy ra. 

VII. CÁC Ý KIẾN KHÁC NHAU 

60. Sau cùng, chúng ta cần nhận biết rằng những cách 

tiếp cận và những dòng tư tưởng khác nhau đã xuất hiện 

khi suy xét tình hình này cùng những giải pháp khả thi 

của nó. Một đàng chúng ta thấy có những người nhất 

quyết giữ lấy huyền thoại của sự tiến bộ và cho rằng vấn 

đề sinh thái sẽ tự giải quyết cách đơn giản bằng việc áp 

dụng công nghệ mới và không cần phải có những suy xét 

mang tính đạo đức hay sự thay đổi sâu sắc nào. Đàng 

khác lại cho rằng những người nam nữ và tất cả mọi sự 

can thiệp của họ không gì khác hơn là một mối đe doạ, 

đang gây nguy hại cho hệ sinh thái toàn cầu, kết quả là 

phải giảm sự hiện diện của con người trên hành tinh này 

và cấm tất cả mọi hình thức can thiệp. Các viễn cảnh khả 

thi tương lai sẽ phải được tạo ra giữa hai cực này, bởi lẽ 

không chỉ có một con đường đi đến giải pháp. Điều này 

làm cho một loạt các đề xuất khác nhau nên khả thi, tất 

cả đều có thể đi vào một cuộc đối thoại với ước muốn 

đưa ra những giải pháp phát triển toàn diện.  

61. Về nhiều vấn đề cụ thể, Hội Thánh không có lý do để 

đưa ra một ý kiến xác định; Hội Thánh biết rằng cuộc 

tranh luận chân thực phải được khích lệ giữa các chuyên 

gia, dựa trên sự tôn trọng những quan điểm khác nhau. 



  43 
 

Tuy nhiên chúng ta cần có một cái nhìn thật thẳng thắn 

vào sự thật là ngôi nhà chung của chúng ta đang rơi vào 

trong tình trạng hư nát nghiêm trọng. Niềm hy vọng cho 

chúng ta nhận ra rằng luôn luôn có cách để thoát ra, 

chúng ta luôn luôn có thể đổi hướng đi, chúng ta luôn 

luôn có thể làm điều gì đó để giải quyết những vấn đề của 

chúng ta. Cũng thế, chúng ta có thể nhận biết các dấu 

hiệu cho thấy mọi thứ đang đi tới đỉnh điểm, bởi tốc độ 

thay đổi và sự suy thoái nhanh chóng; những dấu hiệu 

này rõ ràng hơn ở nơi có những thảm hoạ thiên nhiên quy 

mô lớn cũng như những nơi khủng hoảng tài chính và xã 

hội, vì các vấn đề của thế giới không thể được phân tích 

hay giải thích một cách tách biệt. Có những khu vực giờ 

đây đang ở trong tình trạng nguy cơ cao, gạt sang một 

bên tất cả những dự báo về ngày tận thế, thì hệ thống thế 

giới hiện tại chắc chắn không thể bền vững được trên 

nhiều quan điểm, vì chúng ta đã không còn suy nghĩ về 

các mục tiêu của hoạt động con người. “Nếu chúng ta có 

thể nhìn hết được toàn bộ các khu vực của hành tinh, 

chúng ta sẽ ngay lập tức nhận thấy nhân loại đang làm 

thất vọng những mong đợi của Thiên Chúa”.35 

  

                                                
35 ID., Giáo lý (17.01.2001), 3: Giáo lý 24/1 (2001), 178 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/audiences/2001/documents/hf_jp-ii_aud_20010117.html


  44 
 

CHƯƠNG HAI 

TIN MỪNG VỀ SÁNG TẠO 

62. Tại sao văn kiện này được ngỏ với tất cả mọi người thiện 

chí, lại bao gồm một chương liên quan đến những niềm xác 

tín của các tín hữu? Tôi ý thức rất rõ rằng trong các lãnh vực 

chính trị và triết học có những người kiên quyết khước từ ý 

tưởng về Đấng Tạo Hóa, hoặc coi điều đó là lỗi thời, và kết 

quả là bác bỏ cách vô lý sự phong phú mà các tôn giáo có 

thể đóng góp cho một nền sinh thái học toàn diện và cho sự 

phát triển toàn vẹn của nhân loại. Những người khác thì coi 

các tôn giáo chỉ như là một nền văn hoá phụ phải chịu đựng. 

Tuy nhiên, khoa học và tôn giáo, cùng với những cách tiếp 

cận nhất định của mình đối với sự hiểu biết về thực tại, có 

thể bước vào một cuộc đối thoại nghiêm túc sinh hoa trái cho 

cả hai. 

I. ÁNH SÁNG DO ĐỨC TIN MANG LẠI 

63. Trước sự phức tạp của cuộc khủng hoảng sinh thái và 

vô số nguyên nhân của nó, chúng ta cần nhận thức rằng 

các giải pháp sẽ không phát xuất chỉ từ một cách giải thích 

và biến đổi thực tại. Phải có sự tôn trọng đối với những sự 

phong phú về văn hoá khác nhau của các dân tộc, nghệ 

thuật và thi phú, đời sống nội tâm và linh đạo của các dân 

tộc. Nếu chúng ta thực sự quan tâm đến việc phát triển một 

hệ sinh thái có khả năng khắc phục sự huỷ hoại mà chúng 

ta đã gây ra, thì không một ngành khoa học nào và không 

một hình thức khôn ngoan nào có thể bị loại trừ, bao gồm 

cả tôn giáo và ngôn ngữ đặc trưng của nó. Hội Thánh Công 

giáo mở ra cho cuộc đối thoại với tư tưởng triết học; điều 

này giúp cho Hội Thánh tạo ra những tổng hợp khác nhau 



  45 
 

giữa đức tin và lý trí. Sự phát triển của học thuyết xã hội 

của Hội Thánh đại diện cho một sự tổng hợp như thế khi 

xét đến các vấn đề xã hội; giáo huấn này được mời gọi để 

trở nên phong phú hơn bằng việc mang lấy những thách 

đố mới. 

64. Hơn thế nữa, dù Thông điệp này đón nhận việc đối thoại 

với mọi người để cùng nhau tìm kiếm những con đường 

giải thoát, tôi vẫn muốn ngay từ đầu cho thấy những xác tín 

có thể mang lại cho các Kitô hữu, và một số những người 

thuộc niềm tin khác nữa, động lực mạnh mẽ để chăm sóc 

thiên nhiên và những người yếu đuối nhất trong số những 

anh chị em của chúng ta. Nếu được làm người là một sự 

thật thúc đẩy người ta chăm sóc môi trường trong đó họ là 

một thành phần, thì đến lượt mình các Kitô hữu “càng ý 

thức hơn trách nhiệm của họ với công trình sáng tạo, nghĩa 

vụ đối với thiên nhiên và Đấng Tạo Hóa, là thành phần thiết 

yếu của đức tin”.36 Thật tốt cho nhân loại và thế giới đại 

đồng khi chúng ta là các tín hữu nhận thức rõ hơn về những 

dấn thân sinh thái phát sinh từ xác tín của chúng ta.  

II. SỰ KHÔN NGOAN CỦA TRÌNH THUẬT KINH THÁNH  

65. Không cần nhắc lại toàn bộ nền thần học sáng tạo, 

chúng ta có thể tìm xem những trình thuật Kinh Thánh nói gì 

về mối tương quan giữa con người với thế giới. Trong cuộc 

tạo dựng đầu tiên trong sách Sáng Thế, kế hoạch của Thiên 

Chúa đã có việc tạo dựng con người. Sau khi tạo dựng nên 

người nam và người nữ, “Thiên Chúa thấy mọi sự Người đã 

làm ra quả là rất tốt đẹp” (St 1,31). Kinh Thánh dạy mọi 

người nam và nữ được dựng nên vì tình yêu và được dựng 

                                                
36 GIOAN PHAOLÔ II, Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 1990, 15: AAS 82 
(1990), 156. 



  46 
 

nên theo hình ảnh của Thiên Chúa (x. St 1,26). Điều này 

cho chúng ta thấy phẩm giá lớn lao của mỗi con người, “vốn 

không chỉ là một cái gì đó, nhưng là một ai đó. Con người 

có khả năng tự hiểu biết, tự sở hữu, tự trao ban chính mình 

và đi vào sự hiệp thông với những người khác”.37 Thánh 

Gioan Phaolô II khẳng định tình yêu đặc biệt của Đấng Tạo 

Hóa cho mỗi con người “đã trao ban cho họ một phẩm giá 

vô biên”.38 Những người đang dấn thân để bảo vệ phẩm giá 

con người có thể tìm thấy trong đức tin Kitô giáo những lý 

do sâu xa nhất cho sự dấn thân này. Thật tuyệt vời biết bao 

khi chắc chắn rằng mỗi sự sống con người đều không bị trôi 

dạt trong mớ hỗn mang vô vọng, trong một thế giới được 

điều khiển bởi cơ hội thuần tuý hay những vòng luẩn quẩn 

tái diễn bất tận! Đấng Tạo Hóa nói với mỗi người chúng ta: 

"Trước khi cho ngươi thành hình trong dạ mẹ, Ta đã biết 

ngươi” (Gr 1,5). Chúng ta được thụ thai trong trái tim của 

Thiên Chúa, và vì lý do này mà “mỗi người chúng ta là kết 

quả trong ý định của Thiên Chúa. Mỗi người chúng ta được 

mong đợi, mỗi người chúng ta được yêu thương và mỗi 

người chúng ta đều cần thiết”.39 

66. Các trình thuật sáng tạo trong sách Sáng Thế chứa 

đựng những giáo huấn sâu sắc về hiện hữu con người và 

thực tại lịch sử của nó, theo ngôn ngữ biểu tượng và tường 

thuật thời bấy giờ. Những trình thuật này gợi ý về cuộc 

sống con người dựa trên ba mối tương quan căn bản có 

liên hệ mật thiết với nhau: tương quan với Thiên Chúa, 

tương quan với tha nhân và tương quan với trái đất. Theo 

Kinh Thánh, ba mối tương quan thiết yếu này đã bị phá vỡ, 
                                                
37 Giáo lý Hội Thánh Công giáo, 357. 
38 Kinh Truyền Tin tại Osnabrück (Đức) với người khuyết tật, 
16.11.1980: Insegnamenti 3/2 (1980), 1232. 
39 BENEDICT XVI, Bài giảng Thánh lễ trọng thể khai mạc Sứ vụ thánh 
Phêrô (24.4.2005): AAS 97 (2005), 711. 



  47 
 

cả bên ngoài lẫn bên trong chúng ta. Sự tan vỡ này chính là 

tội lỗi. Sự hoà hợp giữa Đấng Tạo Hóa, nhân loại và tạo 

thành đã bị đoạn tuyệt do con người muốn chiếm lấy vị trí 

của Thiên Chúa và khước từ nhìn nhận những giới hạn thụ 

tạo của mình. Điều này còn bóp méo lệnh truyền “làm bá 

chủ” toàn thể trái đất (x. St 1,28), lệnh truyền “canh tác và 

gìn giữ trái đất” (St 2,15). Hậu quả là mối tương quan hoà 

hợp nguyên thuỷ giữa con người và thiên nhiên trở nên 

xung đột (x. St 3,17-19). Sự hoà hợp mà thánh Phanxicô 

Assisi kinh nghiệm được với tất cả mọi loài thụ tạo được 

xem như sự chữa lành cho nỗi đoạn tuyệt ấy. Thánh 

Bônaventura cho rằng thông qua sự hoà giải hoàn vũ với 

mọi loài thụ tạo, thánh Phanxicô một cách nào đó đã trở lại 

tình trạng vô tội nguyên thuỷ.40 Đây là tiếng than khóc vang 

xa xuất phát từ hoàn cảnh của chúng ta ngày nay, nơi mà 

tội lỗi tỏ hiện trong tất cả sức mạnh huỷ diệt của chiến 

tranh, các hình thức bạo lực và lạm dụng, bỏ rơi những 

người yếu đuối và tấn công vào thiên nhiên. 

67. Chúng ta không phải là Thiên Chúa. Trái đất đã có 

trước chúng ta và đã được ban tặng cho chúng ta. Điều này 

giúp chúng ta đáp trả vấn nạn mà theo tư tưởng Do Thái - 

Kitô Giáo, trên nền tảng của trình thuật Sáng Thế về việc 

con người “thống trị” trên toàn trái đất (x. St 1,28), đã cổ võ 

một sự khai thác thiên nhiên không kiềm chế qua việc vẽ 

nên hình ảnh con người bị thiên nhiên thống trị và huỷ diệt. 

Cách giải thích Kinh Thánh như thế không đúng với cách 

hiểu của Hội Thánh. Cho dù đôi khi các Kitô hữu giải thích 

Kinh Thánh không đúng, nhưng ngày nay chúng ta phải 

mạnh mẽ phủ nhận quan niệm này: hữu thể của chúng ta 

                                                
40 Cf. BONAVENTURE, Điển tích lớn trong đời sống thánh Phanxicô, VIII, 1, 
in Francis of Assisi: Early Documents, vol. 2, New York-London-Manila, 2000, 
586. 



  48 
 

được tạo dựng theo hình ảnh Thiên Chúa và được trao 

quyền thống trị trên toàn cõi đất, và từ mệnh lệnh này, 

người ta có thể biện minh cho một sự thống trị tuyệt đối trên 

các loài thụ tạo khác. Các bản văn Kinh Thánh phải được 

đọc trong ngữ cảnh của nó, với một sự tường giải thích 

hợp, nhận biết rằng các bản văn này nói với chúng ta hãy 

“canh tác và gìn giữ” khu vườn của thế giới (x. St 2,15). 

“Canh tác” có ý là “trồng trọt”, cày bừa hay làm việc, trong 

khi “giữ gìn” có nghĩa là chăm sóc, bảo vệ, giám sát và duy 

trì. Điều này hàm chứa một mối tương quan có trách nhiệm 

hỗ tương giữa con người và thiên nhiên. Mỗi cộng đồng có 

thể lấy từ sự rộng lượng của trái đất bất cứ điều gì cần thiết 

cho sự tồn tại của mình, nhưng cộng đồng ấy cũng có nghĩa 

vụ bảo vệ trái đất và đảm bảo sự dồi dào phong phú của trái 

đất cho các thế hệ kế tiếp. “Chúa làm chủ trái đất” (Tv 24,1); 

“trái đất và muôn loài trong đó” (Đnl 10,4) đều thuộc về 

Ngài. Do đó Thiên Chúa từ khước mọi tuyên bố sở hữu 

tuyệt đối: “Đất thì không được bán đứt, vì đất là của Ta, còn 

các ngươi chỉ là ngoại kiều, là khách trọ nhà Ta” (Lv 25,23). 

68. Trách nhiệm với trái đất do Thiên Chúa tạo nên cũng có 

nghĩa là con người, được phú bẩm sự thông minh, phải tôn 

trọng các quy luật của tự nhiên và thế quân bình mỏng 

manh tồn tại giữa các loài thụ tạo của thế giới này, vì 

“Người ra lệnh, là hết thảy được tạo thành; Người định nơi 

cho tất cả đến muôn đời muôn thuở, ban truyền lề luật, luật 

đó chẳng hề qua” (Tv 148,5b-6). Các lề luật có trong Kinh 

Thánh đều đào sâu các mối tương quan, không chỉ giữa 

các cá nhân mà còn với các thực thể sống khác. “Khi anh 

(em) thấy lừa hay bò của người anh em mình ngã trên 

đường, thì đừng bỏ mặc làm ngơ, nhưng phải giúp người 

anh em đỡ chúng dậy... Nếu trên đường đi, anh (em) gặp 

một tổ chim, ở trên bất cứ cây nào hay ở dưới đất, trong 



  49 
 

đó có chim con hoặc trứng, và chim mẹ đang ủ chim con 

hay ấp trứng, thì anh (em) không được bắt cả mẹ lẫn con” 

(Đnl 4,6). Cũng theo những dòng này, thì việc nghỉ ngơi vào 

ngày thứ bảy không chỉ có ý dành cho con người, mà còn 

“để bò lừa của ngươi được nghỉ ngơi” (Xh 23,12). Rõ ràng, 

Kinh Thánh không có chỗ cho chủ nghĩa nhân chủng tàn 

bạo không quan tâm gì đến các loài thụ sinh khác. 

69. Cùng với nghĩa vụ biết sử dụng các tài nguyên của trái 

đất một cách có trách nhiệm, chúng ta được mời gọi nhận 

biết rằng những loài thụ sinh khác đều có một giá trị riêng 

trong mắt Thiên Chúa: “bằng việc hiện hữu thuần tuý của 

chúng, chúng chúc tụng Ngài và làm vinh danh Ngài”,41 và 

thực vậy, “Thiên Chúa hân hoan trong mọi việc Ngài làm” 

(Tv 104,31). Do đặc ân có phẩm giá độc nhất và món quà 

của trí thông minh, chúng ta được mời gọi tôn trọng tạo 

thành và các quy luật của nó, bởi “Ðức Chúa dùng khôn 

ngoan đặt nền cho trái đất” (Cn 3,19). Trong thời đại của 

chúng ta, Hội Thánh không có ý nói rằng các loài thụ tạo 

khác hoàn toàn thuộc về thiện ích của con người, như thể 

chúng không tự có giá trị gì và có thể bị đối xử như chúng 

ta muốn. Hội Đồng Giám Mục Đức đã dạy: nơi nào các loài 

thụ tạo khác được quan tâm, ở nơi ấy “chúng ta có thể nói 

về sự ưu tiên của hiện hữu vượt trên cái hữu dụng”.42 Giáo 

lý rõ ràng và mạnh mẽ phê bình một chủ nghĩa nhân chủng 

tàn bạo lệch lạc: “Mỗi loài thụ tạo sở hữu một sự tốt lành 

và hoàn hảo của riêng nó... Mỗi loài thụ tạo khác nhau, 

như đã được định trong hữu thể của nó, phản chiếu một 

tia khôn ngoan và tốt lành vô biên của Thiên Chúa theo 

                                                
41 Giáo lý của Hội Thánh Công Giáo, 2416. 
42 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC ĐỨC, Zukunft der Schöpfung – Zukunft der 
Menschheit. Einklärung der Deutschen Bischofskonferenz zu Fragiender 
Umwelt und der Energieversorgung, (1980), II, 2. 



  50 
 

cách của nó. Do đó, con người phải tôn trọng sự tốt lành 

riêng biệt của mọi loài thụ tạo, xa tránh việc sử dụng cách 

vô trật tự mọi thứ”.43 

70. Trong câu chuyện của Cain và Aben, chúng ta thấy sự 

ghen tị dẫn Cain đến cách hành xử bất công cuối cùng 

chống lại em mình thế nào, tiếp theo là đoạn tuyệt mối 

tương quan giữa Cain và Thiên Chúa, giữa Cain với trái đất 

là nơi Cain bị trục xuất. Điều này được thấy rõ trong cuộc 

trao đổi bi đát giữa Thiên Chúa và Cain. Thiên Chúa hỏi: 

“Aben em ngươi đâu?” Cain trả lời rằng anh ta không biết, 

và Thiên Chúa tiếp tục: “Ngươi đã làm gì vậy? Từ dưới đất, 

tiếng máu của em ngươi đang kêu lên Ta! Giờ đây ngươi bị 

nguyền rủa bởi chính đất đã từng há miệng hút lấy máu em 

ngươi, do tay ngươi đổ ra” (St 4,9-11). Coi thường nghĩa vụ 

phải vun trồng và duy trì mối tương quan đúng đắn với 

người thân cận của tôi, những người mà tôi có trách nhiệm 

canh giữ và chăm sóc, sẽ phá huỷ mối tương quan của tôi 

với chính bản thân, với người khác, với Thiên Chúa và với 

trái đất. Khi tất cả các mối tương quan này bị phớt lờ, khi 

công lý không còn ngự trị trên mặt đất nữa, Kinh Thánh cho 

chúng ta biết rằng lúc đó sự sống tự nó đang bị đe doạ. 

Chúng ta thấy điều này trong câu chuyện ông Nôe, khi 

Thiên Chúa đe doạ sẽ xoá bỏ nhân loại vì con người không 

chịu chu toàn những đòi hỏi của công lý và hoà bình: "Ta đã 

quyết định giờ tận số của mọi xác phàm, vì tại chúng mà đất 

đầy bạo lực” (St 6,13). Những câu chuyện xưa này, đầy tính 

biểu tượng, làm chứng cho niềm xác tín chúng ta chia sẻ 

hôm nay, rằng mọi sự có mối liên hệ qua lại, việc chăm sóc 

đích thực đời sống của chúng ta và các mối tương quan 

                                                
43 Giáo lý của Hội Thánh Công Giáo, 339. 



  51 
 

của chúng ta với thiên nhiên không thể tách lìa khỏi tình 

huynh đệ, công lý và sự trung tín với người khác. 

71. Mặc dù “sự gian ác của con người quả là nhiều trên mặt 

đất” (St 6,5) và Thiên Chúa “hối hận vì đã làm ra con người 

trên mặt đất” (St 6,6), tuy nhiên, qua ông Nôe, một người vô 

tội và ngay chính, Thiên Chúa quyết định mở ra một con 

đường cứu độ. Bằng cách này Người đã ban cho nhân loại 

cơ hội một khởi đầu mới. Điều cần là một người tốt lành để 

khôi phục niềm hy vọng! Truyền thống Kinh Thánh cho thấy 

sự đổi mới này đi kèm với việc khôi phục và tôn trọng các 

nhịp điệu đã được bàn tay của Đấng Tạo Hóa khắc ghi 

trong thiên nhiên. Chúng ta thấy điều này, ví dụ như trong 

luật Sabat. Vào ngày thứ Bảy, Thiên Chúa nghỉ ngơi không 

làm việc. Ngài đã truyền lệnh cho dân Israel hãy dành một 

ngày thứ Bảy như là ngày nghỉ ngơi, ngày Sabat, (x.St 2,2-3; 

Xh 16,23; 20,10). Tương tự, cứ mỗi bảy năm, sẽ là một năm 

Sabat được đặt ra cho người Israel, một sự nghỉ ngơi hoàn 

toàn dành cho đất đai (x. Lv 25,1-4), khi ấy việc gieo giống bị 

cấm và người ta chỉ gặt hái cái gì thiết yếu để sống và để 

nuôi gia đình (x. Lv 25,4-6). Sau cùng, sau bảy tuần của các 

năm, có nghĩa là bốn mươi chín năm, Năm Thánh được cử 

hành như là một năm để tha thứ chung và “sự tự do trên 

toàn cõi đất cho hết mọi cư dân” (x. Lv 25,10). Luật này xuất 

hiện như một nỗ lực để đảm bảo sự quân bình và công bằng 

trong các mối tương quan của họ với người khác và với đất 

đai, nơi họ sống và làm việc. Đồng thời, đó cũng là ý thức về 

quà tặng của trái đất với các hoa trái của nó thuộc về mọi 

người. Những ai canh tác và gìn giữ đất đai buộc phải chia 

sẻ hoa trái, đặc biệt là với người nghèo, với các bà goá, các 

cô nhi và ngoại kiều ở ngay giữa họ: “Khi các ngươi gặt lúa 

trong đất của các ngươi, (các) ngươi không được gặt cho tới 

sát bờ ruộng; lúa gặt sót, (các) ngươi không được mót. Vườn 



  52 
 

nho (các) ngươi, (các) ngươi không được hái lại, những trái 

rớt, (các) ngươi không được nhặt: (các) ngươi sẽ bỏ lại cho 

người nghèo và ngoại kiều” (Lv 19,9-10). 

72. Các Thánh Vịnh thường xuyên dạy chúng ta biết chúc 

tụng Thiên Chúa là Đấng Tạo Hóa, “Đấng trải mặt đất này 

trên làn nước bao la, muôn ngàn đời Chúa vẫn trọn tình 

thương” (Tv 136,6). Các Thánh Vịnh cũng mời gọi các loài 

thụ tạo khác hoà cùng chúng ta trong lời ca tụng này: “Ca 

tụng Chúa đi, này vầng ô bóng nguyệt, ca tụng Người, 

muôn tinh tú rạng soi. Ca tụng Chúa đi, hỡi cửu trùng cao 

vút, cả khối nước phía trên bầu trời. Nào ca tụng thánh 

danh Đức Chúa, vì Người ra lệnh, là hết thảy được tạo 

thành” (Tv 148,3-5). Chúng ta không chỉ tồn tại nhờ quyền 

năng của Thiên Chúa; chúng ta còn sống với Ngài và bên 

cạnh Ngài. Đó là lý do vì sao chúng ta tôn thờ Ngài. 

73. Các bản văn của các ngôn sứ mời gọi chúng ta hãy tìm 

kiếm sức mạnh đổi mới trong những lúc thử thách bằng 

việc chiêm ngắm Thiên Chúa toàn năng, Đấng dựng nên vũ 

hoàn. Quyền năng vô biên của Thiên Chúa không làm 

chúng ta xa cách sự dịu dàng phụ tử của Ngài, vì nơi Ngài 

lòng dịu hiền và sức mạnh liên kết với nhau. Thực ra, tất cả 

mọi nền linh đạo có ý nghĩa đều hòa quyện cả tình yêu đón 

nhận và sự thờ phượng thánh, tin tưởng vào Thiên Chúa vì 

năng quyền vô biên của Ngài. Trong Kinh Thánh, Thiên 

Chúa là Đấng giải thoát và cứu chuộc cùng là một Thiên 

Chúa tạo nên vũ trụ, hai đường lối hành động thánh này liên 

hệ gần gũi và không thể tách rời: "Lạy Đức Chúa, Chúa 

Thượng của con, này Ngài đã tạo thành trời đất bằng sức 

mạnh vĩ đại và cánh tay uy quyền của Ngài. Không có gì mà 

Ngài không làm được!... Ngài đã dùng dấu lạ điềm thiêng, 

đã giương bàn tay mạnh mẽ và cánh tay uy quyền mà đưa 



  53 
 

dân Ngài là Israel ra khỏi đất Ai cập” (Gr 32,17.21). “Đức 

Chúa là Thiên Chúa vĩnh cửu, là Đấng sáng tạo toàn cõi 

đất. Người không mệt mỏi, chẳng nhọc nhằn, trí thông 

minh của Người khôn dò thấu. Người ban sức mạnh cho 

ai mệt mỏi, kẻ kiệt lực, Người làm cho nên cường tráng” 

(Is 40,28b-29). 

74. Kinh nghiệm về cuộc lưu đày ở Babylon khơi mào một 

cuộc khủng hoảng thiêng liêng đưa tới một niềm tin sâu 

đậm hơn vào Thiên Chúa. Bấy giờ quyền năng sáng tạo 

của Người được tôn vinh trong việc giáo huấn người dân 

biết lấy lại niềm hy vọng ngay giữa tình trạng khó khăn tồi tệ 

của họ. Nhiều thế kỷ sau, trong một thời kỳ thử thách và 

bách hại khác, khi Đế chế La Mã tìm cách áp đặt một sự 

thống trị tuyệt đối, người tín hữu lại một lần nữa tìm thấy 

sự an ủi và niềm hy vọng trong một niềm tin lớn mạnh vào 

Thiên Chúa toàn năng: "Lạy Chúa là Thiên Chúa toàn 

năng, sự nghiệp Ngài thật lớn lao kỳ diệu! Lạy Ðức Vua trị 

vì muôn nước, đường lối Ngài quả chân thật công minh!” 

(Kh 15,3). Thiên Chúa, Đấng tạo nên vũ trụ từ hư không cũng 

có thể can thiệp vào trong thế giới này và vượt thắng mọi 

hình thức sự dữ. Bất công không phải là bất khả chiến bại. 

75. Một nền linh đạo lãng quên Thiên Chúa là Đấng toàn 

năng và là Đấng Tạo Hóa thì không thể chấp nhận được. 

Kết cục của nó sẽ là tôn thờ các quyền lực trần thế, hay 

chính bản thân chúng ta chiếm đoạt vị thế của Thiên Chúa, 

thậm chí đến mức công bố một quyền vô hạn để chà đạp 

lên công trình tạo dựng của Ngài. Cách tốt nhất để khôi 

phục người nam và người nữ về đúng vị trí của họ, là đặt 

dấu chấm hết cho sự công bố quyền thống trị tuyệt đối trên 

trái đất, là công bố thêm một lần nữa về hình tượng của 

Người Cha - Đấng Tạo Hóa và chỉ mình Ngài làm chủ thế 



  54 
 

giới này. Nếu không thì con người sẽ luôn tìm cách áp đặt 

luật lệ và lợi ích của họ trên thực tại. 

III. MẦU NHIỆM VŨ TRỤ  

76. Trong truyền thống Do Thái – Kitô Giáo, từ “tạo thành” có 

nghĩa rộng hơn là “thiên nhiên”, vì nó có liên hệ với kế hoạch 

yêu thương của Thiên Chúa mà trong đó mọi thụ tạo đều có 

giá trị và ý nghĩa riêng. Thiên nhiên thường được coi là một 

hệ thống có thể nghiên cứu được, hiểu được và kiểm soát 

được, trong khi tạo thành thì chỉ có thể hiểu được như một 

quà tặng từ cánh tay vươn ra của Thiên Chúa là Cha muôn 

loài, và như một thực tại được soi sáng bởi tình yêu mời gọi 

chúng ta cùng nhau đi vào sự hiệp thông hoàn vũ.  

77. “Một lời Chúa phán làm ra chín tầng trời” (Tv 33,6). Lời 

này nói với chúng ta rằng thế giới xuất hiện như là kết quả 

của một quyết định, chứ không phải từ hỗn mang hay tình 

cờ, và lời này tán dương vũ trụ hơn hết. Lời tạo thành diễn 

tả một sự chọn lựa tự do. Vũ trụ không xuất hiện như kết 

quả của một quyền năng độc đoán, một sự phô bày sức 

mạnh hay một ý muốn tự khẳng định bản thân. Tạo thành là 

một trật tự của tình yêu. Tình yêu của Thiên Chúa là sức 

mạnh chuyển động nền tảng trong tất cả mọi vật được tạo 

thành: “Quả thế, Chúa yêu thương mọi loài hiện hữu, 

không ghê tởm bất cứ loài nào Chúa đã làm ra, vì giả như 

Chúa ghét loài nào, thì đã chẳng dựng nên” (Kn 11,24). Do 

đó, mọi loài thụ tạo là đối tượng của sự dịu dàng của Chúa 

Cha, Đấng đặt để nó ở một vị trí trong thế giới. Ngay cả sự 

sống thoáng qua của sinh vật nhỏ bé nhất cũng là đối 

tượng của tình yêu Người, và trong một vài giây hiện hữu, 

Thiên Chúa nâng niu nó bằng lòng trìu mến của Người. 

Thánh Basiliô Cả đã mô tả Đấng Tạo Hóa là “sự thiện hảo 



  55 
 

không thể đo lường”,44 trong khi thi sĩ Dante Alighieri nói 

về Người như “tình yêu làm chuyển động mặt trời và các 

tinh tú”.45 Do dó, chúng ta có thể đi từ những điều được 

tạo dựng “đến sự cao cả của Thiên Chúa và đến lòng xót 

thương từ ái của Người”.46 

78. Đồng thời, tư tưởng Do Thái – Kitô giáo giảm bớt đi 

chiều kích thần bí của thiên nhiên. Trong khi vẫn tiếp tục 

ngưỡng mộ thiên nhiên cao cả và bao la, tư tưởng này 

không coi thiên nhiên là thần thánh. Làm như vậy, nó nhấn 

mạnh trên hết tất cả là trách nhiệm của con người đối với 

thiên nhiên. Việc tái khám phá thiên nhiên có thể không bao 

giờ thực hiện được nếu không có sự tự do và trách nhiệm 

của con người, là một thành phần của thế giới, có nghĩa vụ 

phải vun trồng các khả năng của mình để bảo vệ thiên 

nhiên và phát triển hết tiềm năng của nó. Nếu chúng ta nhìn 

nhận giá trị và sự mong manh của thiên nhiên, cùng với 

những khả năng Thiên Chúa ban tặng cho chúng ta, chúng 

ta có thể bỏ lại phía sau huyền thoại hiện đại về sự tiến bộ 

vật chất vô hạn. Một thế giới mong manh, được Thiên Chúa 

uỷ thác cho sự chăm sóc của con người, đang thách đố 

chúng ta phát minh ra những cách thế thông minh của việc 

định hướng, phát triển và giới hạn sức mạnh của chúng ta. 

79. Trong vũ trụ này, được hình thành bởi những hệ thống 

mở và liên thông, chúng ta có thể biện phân vô số các hình 

thức tương quan và thông phần. Điều này dẫn chúng ta đến 

suy nghĩ về cái toàn thể như một sự mở ra cho Thiên Chúa 

siêu việt, trong đó vũ trụ này phát triển. Đức tin giúp chúng 

ta giải thích ý nghĩa và vẻ đẹp nhiệm mầu của điều đang 

                                                
44 Hom. in Hexaemeron, I, 2, 10: PG 29, 9. 
45 Phim tôn giáo, Thiên đàng, Canto XXXIII, 145. 
46 BENEDICT XVI, Giáo lý (9.11.2005), 3: Giáo lý 1 (2005), 768. 



  56 
 

triển nở. Chúng ta có tự do để áp dụng trí hiểu trước mọi thứ 

đang tiến hoá cách tích cực, hoặc trước việc xuất hiện 

những căn bệnh mới, những căn nguyên mới của đau khổ và 

đổ vỡ thực sự. Đây là điều tạo nên sự phấn khởi hay bị kịch 

của lịch sử nhân loại, trong đó tự do, phát triển, ơn cứu độ, 

tình yêu có thể nở hoa, hoặc dẫn tới sa sút và huỷ diệt lẫn 

nhau. Công việc của Hội Thánh không chỉ là tìm cách nhắc 

nhớ mọi người về nghĩa vụ chăm sóc thiên nhiên, mà “Hội 

Thánh trên hết phải bảo vệ nhân loại khỏi sự tự huỷ diệt”.47 

80. Thiên Chúa, Đấng mong muốn làm việc với chúng ta và 

Đấng cần đến sự hợp tác của chúng ta, cũng có thể biến sự 

dữ chúng ta đã gây ra thành sự lành. “Thần Khí có quyền 

năng sáng tạo vô biên, phù hợp với tư tưởng thánh, biết 

cách tháo gỡ các nút thắt của vấn đề nhân loại, bao gồm cả 

những điều phức tạp và bí hiểm nhất”.48 Thiên Chúa một 

cách nào đó đã tự giới hạn chính Người khi tạo dựng nên 

một thế giới có nhu cầu phát triển, trong đó có nhiều thứ 

chúng ta xem là sự dữ, mối nguy hay nguồn đau khổ, trong 

thực tế lại có ý nghĩa như những nỗi đau khi sinh nở mà 

Chúa sử dụng để cuốn hút chúng ta vào trong hành động 

hợp tác với Đấng Tạo Hóa.49 Thiên Chúa hiện diện thiết thân 

với từng hữu thể, nhưng không tác động đến quyền tự chủ 

của thụ tạo, và điều này đưa đến sự tự trị chính đáng của 

các thực tại trần thế.50 Sự hiện diện thánh thiêng của Người, 

đảm bảo cho sự tồn tại và phát triển của mỗi hữu thể được 

                                                
47 ID., Thông điệp Caritas in Veritate (29.6.2009), 51: AAS 101 (2009), 687. 
48 GIOAN PHAOLÔ II, Giáo lý (24.4.1991), 6: Giáo lý 14 (1991), 856. 
49 Giáo lý giải thích rằng Thiên Chúa muốn tạo dựng thế giới “cùng nhau 
hướng đến sự hoàn hảo tối hậu”, và nó cũng bao gồm cả sự bất toàn và tội 
lỗi; cf. Giáo lý của Hội Thánh Công Giáo, 310. 
50 Cf. CÔNG ĐỒNG ĐẠI KẾT VATICAN II, Hiến chế Mục vụ của Hội Thánh 
trong thế giới hiện đại Gaudium et Spes, 36. 

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


  57 
 

“tiếp tục công cuộc tạo dựng”.51 Thần Khí Thiên Chúa bao 

phủ vũ trụ với các khả năng, do đó, từ cung lòng của mọi sự, 

một điều gì đó mới mẻ luôn luôn có thể nảy sinh: “Thiên 

nhiên không khác gì một loại hình nghệ thuật nhất định, có 

tên là nghệ thuật của Thiên Chúa, được ghi dấu ấn trên tất 

cả mọi sự, trong đó mọi sự được chuyển động đến một đích 

điểm xác định. Cũng như một người thợ đóng tàu có thể 

chọn đủ các loại gỗ để sắp xếp hình thành một chiếc tàu.” 52 

81. Ngay cả khi chúng ta đưa ra giả định về quá trình tiến 

hoá thì con người cũng sở hữu một sự độc nhất không thể 

được giải thích đầy đủ bởi sự tiến hoá của các hệ thống mở 

khác. Mỗi người chúng ta có căn tính riêng và có khả năng 

đi vào việc đối thoại với người khác và với chính Thiên 

Chúa. Khả năng tư duy, lý luận, sáng kiến, giải thích thực 

tại và sáng tạo nghệ thuật, cùng với những khả năng chưa 

khám phá ra, là những dấu chỉ của một sự độc nhất trổi 

vượt phạm trù vật lý và sinh học. Sự mới mẻ độc đáo liên 

hệ đến sự xuất hiện một con người bên trong vũ trụ vật chất 

cho thấy hành động trực tiếp của Thiên Chúa và tiếng gọi 

đặc biệt đến sự sống và tương quan của một “Đấng” (Thou) 

ngỏ lời với một “đấng” (thou) khác. Các trình thuật Kinh 

Thánh về sáng tạo mời gọi chúng ta nhìn nhận mỗi con 

người là một chủ thể, không bao giờ có thể bị giảm thiểu 

xuống tình trạng của một vật thể. 

82. Tuy nhiên, cũng thật sai lầm khi nhìn các hữu thể sống 

khác thuần tuý như là các vật thể bị lệ thuộc vào sự thống trị 

tàn bạo của con người. Khi thiên nhiên bị coi như một nguồn 

lợi nhuận và lợi ích mà thôi, sẽ có những hậu quả nghiêm 

trọng cho xã hội. Quan điểm “sức mạnh luôn luôn đúng” làm 

                                                
51 THOMAS AQUINAS, Tổng luận Thần học, I, q. 104, art. 1 ad 4. 
52 ID., In octo libros Physicorum Aristotelis expositio, Lib. II, lectio 14. 



  58 
 

cho tình trạng bất bình đẳng, bất công và các hành vi bạo lực 

chống lại đa số nhân loại ngày càng nhiều hơn, vì các nguồn 

tài nguyên rốt cuộc rơi vào tay của người tới đầu tiên hoặc 

người quyền thế nhất: người thắng sẽ nắm hết tất cả. Hoàn 

toàn trái ngược với mô hình này là các lý tưởng về sự hoà 

hợp, công lý, tình huynh đệ và hoà bình như Chúa Giêsu đề 

nghị. Người nói về các thế lực trong thời của Người: "Anh 

em biết: thủ lãnh các dân thì dùng uy mà thống trị dân, 

những người làm lớn thì lấy quyền mà cai quản dân. Giữa 

anh em thì không được như vậy: Ai muốn làm lớn giữa anh 

em, thì phải làm người phục vụ anh em” (Mt 20,25-26). 

83. Định mệnh sau cùng của vũ trụ là ở trong sự viên mãn 

của Thiên Chúa, đã được Đức Kitô phục sinh đạt tới, Người 

là thước đo cho sự trưởng thành của tất cả mọi sự.53 Tuy 

nhiên, ở đây, chúng ta có thể thêm vào một lập luận khác 

để từ chối mọi sự thống trị tàn bạo và vô trách nhiệm của 

con người trên các loài thụ tạo. Mục đích chung kết của các 

loài thụ tạo khác không phải là chúng ta. Hơn nữa, tất cả 

mọi loài thụ tạo đang tiến bước cùng với chúng ta và qua 

chúng ta, hướng về một mục tiêu chung, chính là Thiên 

Chúa, trong sự viên mãn siêu việt ấy, Đức Kitô phục sinh 

ôm lấy và chiếu sáng mọi sự. Con người được phú ban sự 

thông minh và tình yêu, được cuốn hút bởi sự viên mãn của 

Đức Kitô, được mời gọi để dẫn dắt mọi loài thụ tạo trở về 

với Đấng Tạo Hóa của chúng.  

                                                
53 Trái với cách nhìn này, chúng ta có thể nói đến đóng góp của Cha Teilhard 
de Chardin; cf. PAUL VI, Phát biểu về Hóa chất và Dược phẩm 
(24.2.1966): Insegnamenti 4 (1966), 992-993; GIOAN PHAOLÔ II, Thư gởi 
Linh mục George Coyne (01.6.1988): Giáo lý 11/2 (1988), 1715; BENEDICT 
XVI, Bài giảng trong giờ Kinh chiều tại Aosta (24.7.2009): Giáo lý 5/2 (2009), 
60. 



  59 
 

IV. THÔNG ĐIỆP CỦA MỖI THỤ TẠO TRONG SỰ HOÀ 

HỢP CỦA TOÀN THỂ CÔNG TRÌNH SÁNG TẠO 

84. Khi nhấn mạnh rằng mỗi người là một hình ảnh của 

Thiên Chúa, chúng ta không được coi nhẹ sự thật là mỗi thụ 

tạo đều có một mục đích riêng của nó. Không có gì là vô 

ích. Toàn bộ vũ trụ vật chất nói về tình yêu của Thiên Chúa, 

lòng trìu mến vô biên của Ngài dành cho chúng ta. Đất, 

nước, núi non: mọi thứ đều là một sự âu yếm của Thiên 

Chúa, như nó đã là. Lịch sử về tình bằng hữu của chúng ta 

với Thiên Chúa luôn luôn gắn liền với những địa điểm đặc 

biệt, có ý nghĩa cá nhân một cách mãnh liệt; tất cả chúng ta 

đều nhớ những nơi chốn, việc đi thăm lại những chốn ký ức 

này là điều rất tốt đối với chúng ta. Bất cứ ai đã lớn lên trên 

những ngọn đồi hoặc ngồi uống nước bên dòng suối, hoặc 

vui chơi ngoài trời ở các quảng trường, mỗi khi trở lại 

những nơi này đều là một cơ hội để khôi phục một điều gì 

đó thực sự của riêng bản thân họ.  

85. Thiên Chúa đã viết một cuốn sách quý, “những dòng 

chữ của cuốn sách ấy là vô số những vật được tạo thành 

hiện diện trong vũ trụ”.54 Hội đồng Giám mục Canada đã chỉ 

ra cách đúng đắn rằng không có một thụ tạo nào bị loại trừ 

khỏi biểu hiện này của Thiên Chúa: “Từ những khung cảnh 

toàn diện đến dạng thức sống bé nhỏ nhất, thiên nhiên là 

một nguồn liên tục của điều kỳ diệu và đáng thán phục. Đó 

cũng là một sự mạc khải liên tục về Thiên Chúa”.55 Về phần 

mình, Hội đồng Giám mục Nhật Bản đưa ra một sự quan 

sát gợi lên nhiều suy nghĩ: “Cảm nhận được mỗi thụ tạo 

                                                
54 GIOAN PHAOLÔ II, Giáo lý (30.01.2002), 6: Giáo lý 25/1 (2002), 140. 
55 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC CANADA, ỦY BAN XÃ HỘI, Thư Mục vụ Chúa 
yêu thương tất cả mọi loài hiện hữu…  Mọi sự thuộc về Ngài, lạy Thiên Chúa 
của Sự Sống” (4.10.2003), 1. 



  60 
 

đang hát bài ca hiện hữu là đang sống cách vui tươi trong 

tình yêu và hy vọng của Thiên Chúa”.56 Chiêm ngắm công 

trình sáng tạo giúp chúng ta khám phá trong mỗi sự vật một 

giáo huấn mà Thiên Chúa muốn trao cho chúng ta, vì “đối 

với người tin, chiêm ngắm công trình sáng tạo là lắng nghe 

một thông điệp, một tiếng nói trái ngược và thầm lặng”.57 

Chúng ta có thể nói rằng “cùng với việc mạc khải chính 

danh được chứa đựng trong Kinh Thánh, có một sự thần 

hiện trong ánh sáng chói lọi của mặt trời và sự buông xuống 

của màn đêm”.58 Chú ý đến biểu hiện này, chúng ta học 

cách nhìn thấy chính mình trong tương quan với tất cả mọi 

loài thụ tạo khác: “Tôi diễn tả chính mình khi diễn tả thế 

giới; trong nỗ lực đọc ra được sự thánh thiêng của thế giới, 

tôi khám phá chính bản thân mình”.59 

86. Toàn thể vũ trụ, trong tất cả các mối tương quan đa dạng 

của nó, cho thấy sự giàu có không bao giờ vơi cạn của Thiên 

Chúa. Thánh Tôma Aquinô nhấn mạnh cách khôn ngoan 

rằng sự đa dạng và khác nhau “xuất phát từ ý định của tác 

nhân đầu tiên”, Đấng muốn rằng “điều gì nơi một thụ tạo còn 

thiếu để bày tỏ sự thánh thiêng thì sẽ được bổ sung bởi một 

thụ tạo khác”,60 như vậy, sự thiện hảo của Thiên Chúa 

“không thể có bất kỳ một thụ tạo nào đại diện bày tỏ hết 

được”.61 Từ đó chúng ta cần phải nắm bắt sự khác nhau của 

mọi sự trong các mối tương quan đa dạng của chúng.62 

Chúng ta hiểu hơn tầm quan trọng và ý nghĩa của mỗi thụ 

                                                
56 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC NHẬT BẢN, Tôn kính sự sống. Sứ điệp cho Thế 
kỷ XXI (01.01.2000), 89. 
57 GIOAN PHAOLÔ II, Giáo lý (26.01.2000), 5: Giáo lý 23/1 (2000), 123. 
58 ID., Giáo lý (02.8.2000), 3: Giáo lý 23/2 (2000), 112. 
59 PAUL RICOEUR, Triết học về ý chí, t. II: Giới hạn và tội lỗi, Paris, 2009, 

216. 
60 Tổng luận Thần học, I, q. 47, art. 1. 
61 Ibid. 
62 Cf. ibid., art. 2, ad 1; art. 3. 



  61 
 

tạo nếu chúng ta chiêm ngắm nó trong toàn bộ kế hoạch 

của Thiên Chúa. Như sách Giáo Lý dạy: “Thiên Chúa muốn 

sự phụ thuộc lẫn nhau của các thụ tạo. Mặt trời và mặt 

trăng, cây bách tùng và bông hoa nhỏ, đại bàng và chim sẻ: 

khung cảnh tráng lệ của sự đa dạng vô số và sự bất bình 

đẳng của chúng nói cho chúng ta biết rằng không có thụ tạo 

nào là tự đủ. Các thụ tạo tồn tại trong sự lệ thuộc vào nhau, 

để hoàn thiện lẫn nhau, phục vụ lẫn nhau”.63 

87. Khi chúng ta có thể nhìn thấy hình ảnh Thiên Chúa phản 

chiếu trong tất cả mọi sự đang hiện hữu, tâm hồn chúng ta 

được thôi thúc để chúc tụng Thiên Chúa vì tất cả mọi thụ tạo và 

hiệp nhất với chúng để thờ phượng Người. Tâm tình này được 

diễn tả tuyệt vời trong bài ca của Thánh Phanxicô Assisi:  

“Ngợi khen Chúa, lạy Thiên Chúa của con,  

với muôn loài thụ tạo, 

đặc biệt với Anh Mặt Trời, 

Anh là ánh sáng ban ngày,  

nhờ Anh, Ngài soi chiếu chúng tôi. 

Anh đẹp và tỏa ánh rạng ngời, 

anh tượng trưng cho Ngài, lạy Đấng Tối Cao. 

Ngợi khen Chúa, lạy Thiên Chúa của con, 

vì Chị Mặt Trăng và muôn tinh tú, 

được Ngài dựng nên trên nền trời lung linh,  

cao quí và diễm lệ. 

Ngợi khen Chúa, lạy Thiên Chúa của con, 

vì Anh Gió, Không khí và mây trời,  

cảnh thanh quang và bát tiết tứ thời 

nhờ Anh, Chúa bảo tồn muôn vật. 

                                                
63 Giáo lý của Hội Thánh Công Giáo, 340. 



  62 
 

Ngợi khen Chúa, lạy Thiên Chúa của con,  

vì Chị Nước, thật ích lợi và khiêm nhu, quí hóa và trinh trong. 

Ngợi khen Chúa, lạy Thiên Chúa của con, vì Anh Lửa, 

nhờ Anh, Chúa thắp sáng màn đêm, 

Anh thật đẹp, vui tươi, hùng tráng và mạnh mẽ”.64 

 

88. Hội đồng Giám mục Braxin chỉ ra rằng thiên nhiên như 

một tổng thể không những bày tỏ về Thiên Chúa mà còn là 

một ngai toà cho sự hiện diện của Người. Thần Khí sự 

sống ngự trị trong mỗi sinh vật và mời gọi chúng ta đi vào 

mối tương quan với Người.65 Khám phá sự hiện diện này 

dẫn chúng ta đến chỗ trau dồi “những nhân đức sinh 

thái”.66 Chúng ta không được quên một khoảng cách vô 

biên giữa Thiên Chúa và mọi thứ thuộc về thế giới này, là 

những thứ không sở hữu được sự viên mãn của Ngài. Nếu 

không, chúng ta sẽ không làm được bất kì điều gì tốt lành 

cho các thụ tạo, vì chúng ta không nhận biết vị trí đúng 

đắn và thích hợp của chúng. Và chúng ta đòi hỏi một cách 

vô lối những điều chúng không thể mang lại cho chúng ta 

trong sự nhỏ bé của chúng. 

V. SỰ HIỆP THÔNG HOÀN VŨ  

89. Mọi vật được tạo dựng trên thế giới này đều phải lệ 

thuộc: “Lạy Chúa Tể là Đấng yêu sự sống, vì mọi loài đều là 

của Chúa” (Kn 11,26). Đây là nền tảng cho xác tín của 

chúng ta, như một phần của vũ trụ, được Chúa Cha mời gọi 

đi vào trong hiện hữu, tất cả chúng ta được liên kết bởi 

                                                
64 Bài ca vạn vật, Francis of Assisi: Early Documents, New York-London-

Manila, 1999, 113-114. 
65 Cf. HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC BRAXIN, A Igreja e a Questão 
Ecológica, 1992, 53-54. 
66 Ibid., 61. 



  63 
 

những mối dây liên kết vô hình và cùng nhau tạo nên một  

gia đình đại đồng, một sự hiệp thông cao cả thúc đẩy trong 

chúng ta sự tôn trọng thánh thiêng, yêu thương và khiêm 

tốn. Ở đây, tôi muốn nhắc lại: “Thiên Chúa đã tháp nhập 

chúng ta một cách chặt chẽ với thế giới xung quanh, đến 

nỗi chúng ta có thể cảm nhận được sa mạc hoá nguồn đất 

như là căn bệnh thể lý, và việc diệt trừ một chủng loại như 

một sự biến dạng đau đớn”.67 

90. Điều này không có nghĩa là mọi hữu thể đều có cùng 

cấp độ hoặc tước bỏ giá trị độc nhất của con người cùng 

với trách nhiệm lớn lao. Điều này cũng không thần thánh 

hoá trái đất, khiến chúng ta không dám tác động và bảo vệ 

sự mỏng manh của trái đất. Những quan niệm như thế cuối 

cùng sẽ tạo nên bất quân bình mới làm chệch hướng chúng 

ta khỏi thực tại đang thách đố chúng ta.68 Đôi khi, chúng ta 

bị ám ảnh phải khước từ bất kì một sự ưu việt nào dành cho 

con người; sự nhiệt thành quá mức được thể hiện trong 

việc bảo vệ các chủng loại khác hơn là bảo vệ phẩm giá mà 

tất cả mọi người cùng chia sẻ cách bình đẳng. Dĩ nhiên, 

chúng ta cần phải quan tâm để các sinh vật khác không bị 

đối xử một cách vô trách nhiệm, nhưng chúng ta phải đặc 

biệt nổi giận trước sự bất bình đẳng lớn ngay giữa con 

người với nhau, trong đó chúng ta tiếp tục chịu đựng một số 

người tự coi họ có giá trị hơn những người khác. Chúng ta 

không nhận thấy rằng một số người đang bị đẩy vào sự 

nghèo nàn tuyệt vọng và hèn hạ mà không có lối thoát, 

trong khi những người khác lại không hề có ý nghĩ phải làm 

gì với tài sản của họ, họ khoe mẽ một cách kiêu căng sự 

trổi vượt của họ và bỏ lại phía sau quá nhiều lãng phí; nếu 

                                                
67 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 215: AAS 105 (2013), 1109. 
68 Cf. BENEDICT XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29 June 2009), 14: 
AAS 101 (2009), 650. 

http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/encyclicals/documents/Caritas%20in%20Veritate


  64 
 

điều đó có ở khắp nơi thì có lẽ nó sẽ phá huỷ hành tinh này. 

Trên thực tế, chúng ta tiếp tục chịu đựng một số người 

đang tự coi họ nhân bản hơn những người khác, như thể 

họ được sinh ra với những quyền lợi lớn hơn. 

91. Một tâm tình kết hiệp thâm sâu với các hữu thể khác 

trong thiên nhiên không thể là một tâm tình chân chính nếu 

đồng thời trong tâm hồn không có sự dịu dàng, cảm thông 

và quan tâm đến con người. Rõ ràng là bất nhất khi đấu 

tranh chống lại nạn buôn bán các chủng loại đang gặp 

nguy cơ nhưng lại hoàn toàn thờ ơ với nạn buôn bán 

người, không quan tâm gì đến người nghèo, hoặc hành 

động để huỷ diệt một đồng loại khác bị coi là không cần 

nữa. Điều này gây nguy hại đến ý nghĩa của cuộc đấu 

tranh vì môi trường. Không phải ngẫu nhiên mà trong bài 

ca chúc tụng Thiên Chúa về vạn vật của Thánh Phanxicô 

có đoạn: “Chúc tụng Thiên Chúa của con, vì những người 

sẵn sàng tha thứ bằng tình yêu của Ngài”. Mọi sự đều nối 

kết. Do đó quan tâm đến môi trường cần phải được hội 

nhập với tình yêu chân thành dành cho anh em đồng loại 

và một sự dấn thân vững vàng để giải quyết các vấn đề 

của xã hội. 

92. Hơn nữa, khi tâm hồn chúng ta mở ra cách đúng đắn 

cho sự hiệp thông hoàn vũ, cảm thức về tình huynh đệ này 

không loại trừ điều gì và bất cứ một ai. Sự thờ ơ hay sự tàn 

bạo của chúng ta đối với các thụ tạo của thế giới này sớm 

muộn gì cũng ảnh hưởng đến cách hành xử của chúng ta 

với những anh em đồng loại khác. Chúng ta chỉ có một trái 

tim, và cùng một nỗi khốn khổ làm chúng ta đối xử tệ bạc 

với một động vật không bao lâu sẽ thể hiện trong cách đối 

xử của chúng ta với người khác. Mọi hành vi tàn bạo 

hướng đến bất kì một thụ tạo nào đều “trái với phẩm giá 



  65 
 

con người”.69 Thật khó chấp nhận rằng chúng ta đang yêu 

thương một cách trọn vẹn nếu chúng ta coi thường bất kì 

một khía cạnh nào của thực tại: “Hoà bình, công lý và sự 

bảo tồn tạo thành là ba chủ đề tuyệt đối liên hệ với nhau, 

không thể tách lìa và suy xét cách cá biệt mà không một lần 

nữa rơi vào chủ nghĩa giản lược”.70 Mọi sự đều có liên hệ, 

và chúng ta là những con người hiệp nhất với nhau như 

anh chị em trên cuộc lữ hành kỳ diệu, đan dệt với nhau 

bằng tình yêu Thiên Chúa dành cho mỗi thụ tạo và tình yêu 

ấy cũng hiệp nhất chúng ta trong tình cảm trìu mến với anh 

mặt trời, chị mặt trăng, anh sông và mẹ đất. 

VI. CỦA CẢI ĐỂ MƯU ÍCH CHO MỌI NGƯỜI 

93. Dù là người có niềm tin hay không, ngày nay chúng ta 

đều đồng ý với nhau rằng trái đất tự bản chất là một tài sản 

thừa kế chung, hoa trái của nó phải dành cho lợi ích của 

mọi người. Đối với các tín hữu, điều này còn là lòng trung 

thành với Đấng Tạo Hóa, vì Thiên Chúa dựng nên thế giới 

cho mọi người. Do đó, mọi cách tiếp cận sinh thái cần phải 

phối hợp với góc độ xã hội, biết suy xét đến các quyền lợi 

nền tảng của người nghèo và người xấu số. Nguyên tắc 

sở hữu tư nhân lệ thuộc vào mục tiêu phổ quát, và do đó 

mọi người đều có quyền sử dụng, là quy tắc vàng của đạo 

đức xã hội, là “nguyên tắc đầu tiên của toàn bộ trật tự đạo 

đức và xã hội”.71 Truyền thống Kitô giáo chưa bao giờ nhìn 

nhận quyền sở hữu tư nhân là tuyệt đối hay bất khả xâm 

phạm, và đã từng nhấn mạnh đến mục đích xã hội của tất 

cả mọi hình thức sở hữu tư nhân. Thánh Gioan Phaolô II 

                                                
69 Giáo lý của Hội Thánh Công Giáo, 2418. 
70 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC DOMINICA, Thư Mục vụ Mối tương quan của con 
người với thiên nhiên (21.01.1987). 
71 GIOAN PHAOLÔ II, Thông điệp Laborem Exercens (14.9.1981), 19: AAS 
73 (1981), 626. 



  66 
 

đã mạnh mẽ tái khẳng định giáo huấn này: “Thiên Chúa ban 

tặng trái đất cho toàn thể nhân loại vì sự tồn tại của tất cả 

các thành viên, không loại trừ hay ưu tiên cho bất kì ai”. 72 

Đây là những lời mạnh mẽ. Ngài nhấn mạnh rằng “một kiểu 

phát triển không tôn trọng và cổ võ nhân quyền – cá nhân 

và xã hội, kinh tế và chính trị, bao gồm quyền của các quốc 

gia và dân tộc – sẽ thực sự không xứng đáng đối với con 

người”.73 Ngài giải thích: “Hội Thánh bảo vệ quyền hợp 

pháp đối với tài sản tư nhân, nhưng Hội Thánh cũng dạy 

rằng tất cả mọi tài sản riêng đều là một sự thế chấp xã hội, 

để mọi của cải có thể phục vụ cho mục đích phổ quát mà 

Thiên Chúa trao phó cho chúng”.74 Ngài còn nói tiếp: “Thật 

không phù hợp với kế hoạch của Thiên Chúa khi quà tặng 

này chỉ sử dụng cho lợi ích riêng của một số người”.75 Nó 

mời gọi một sự chất vấn nghiêm túc về thói quen bất công 

của một bộ phận nhân loại. 76 

94. Người giàu và người nghèo có cùng phẩm giá như 

nhau, vì “cả hai đều được Đức Chúa tạo dựng” (Cn 22,2). 

“Sang hay hèn đều do Người tạo tác” (Kn 6,7), và “Người 

cho mặt trời của Người mọc lên soi sáng kẻ xấu cũng như 

người tốt” (Mt 5,45). Kết quả thực tế của điều này được 

Hội đồng Giám mục Paraguay nêu lên: “Mỗi người nông 

dân đều có quyền tự nhiên được sở hữu một lượng đất đai 

hợp lý để có thể tạo lập nhà cửa, làm việc để nuôi sống gia 

đình và có một cuộc sống an toàn. Quyền này phải được 

đảm bảo để thi hành thực sự chứ không ảo tưởng. Như vậy 

                                                
72 Thông điệp Centesimus Annus (01.5.1991), 31: AAS 83 (1991), 831. 
73 Thông điệp Sollicitudo Rei Socialis (30.12.1987), 33: AAS 80 (1988), 557. 
74 Gặp gỡ người bản địa và thôn quê, Cuilapán, Mexico (29.01.1979), 6: AAS 

71 (1979), 209. 
75 Bài giảng lễ cho các nông dân, Recife, Brazil (7 July 1980): AAS 72 
(1980): AAS 72 (1980), 926. 
76 Cf. Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 1990, 8: AAS 82 (1990), 152. 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html


  67 
 

có nghĩa là ngoài việc làm chủ tài sản, người nông dân phải 

được tiếp cận với các phương tiện giáo dục kĩ thuật, tín 

dụng, bảo hiểm và thị trường”.77 

95. Môi trường thiên nhiên là một thiện ích chung, là gia 

sản của toàn thể nhân loại và trách nhiệm của mọi người. 

Nếu chúng ta có riêng vài thứ, thì chỉ là để quản lý cho 

thiện ích chung của mọi người. Nếu không làm thế, chúng 

ta chất nặng lên lương tâm của chúng ta bằng sự khước 

từ hiện hữu của người khác. Đó là lý do Hội đồng Giám 

mục New Zealand đặt vấn đề giới răn “Ngươi không được 

giết người” có ý nghĩa gì khi “hai mươi phần trăm dân số 

thế giới lại tiêu thụ các nguồn tài nguyên nhiều đến mức 

cướp đi điều cần để tồn tại của các quốc gia nghèo và các 

thế hệ tương lai”.78 

VII. CÁI NHÌN CỦA CHÚA GIÊSU  

96. Chúa Giêsu nhắc lại niềm tin Kinh Thánh vào Thiên 

Chúa là Đấng Tạo Hóa, ngài nhấn mạnh một chân lý nền 

tảng: Thiên Chúa là Cha (x. Mt 11,25). Trong khi trò 

chuyện với các môn đệ, Chúa Giêsu mời gọi họ nhận biết 

mối tương quan phụ tử của Thiên Chúa với hết mọi loài 

thụ tạo. Ngài nhắc đến chúng với lòng trìu mến cảm thông 

vì mỗi loài đều quan trọng trong mắt của Thiên Chúa: 

“Năm con chim sẻ chỉ bán được hai hào phải không? Thế 

mà không một con nào bị bỏ quên trước mặt Thiên Chúa” 

(Lc 12,6). “Hãy xem chim trời: chúng không gieo, không 

                                                
77 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC PARAGUAY, Thư Mục vụ Người nông dân và đất 
đai Paraguay (12.6.1983), 2, 4, d. 
78 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC NEW ZEALAND, Tuyên bố về các vấn đề môi 
trường (01.9.2006). 



  68 
 

gặt, không thu tích vào kho; thế mà Cha anh em trên trời 

vẫn nuôi chúng” (Mt 6,26). 

97. Chúa Giêsu mời gọi mọi người chú ý đến vẻ đẹp vốn 

có trong thế giới này vì chính Ngài không ngừng chạm đến 

thiên nhiên, chú ý đến nó cách trìu mến và thán phục. Khi 

đi ngang qua một vùng đất, Ngài thường dừng lại để chiêm 

ngắm vẻ đẹp được Cha gieo trồng và mời gọi các môn đệ 

tiếp nhận một thông điệp thánh thiêng trong mọi sự: 

“Ngước mắt lên mà xem, đồng lúa đã chín vàng đang chờ 

ngày gặt hái!” (Ga 4,35). "Nước Trời cũng giống như 

chuyện hạt cải người nọ lấy gieo trong ruộng mình. Tuy nó 

là loại nhỏ nhất trong tất cả các hạt giống, nhưng khi lớn 

lên, thì lại là thứ lớn nhất" (Mt 13,31-32). 

98. Chúa Giêsu sống hoà hợp trọn vẹn với công trình sáng 

tạo, và những người khác phải kinh ngạc: "Ông này là 

người thế nào mà cả đến gió và biển cũng tuân lệnh?” (Mt 

8,27). Chúa Giêsu không mang dáng vẻ của một nhà khổ 

tu sống lìa xa khỏi thế giới, cũng không phải là kẻ thù của 

những thú vui trên đời. Ngài nói: “Con Người đến, cũng ăn 

cũng uống như ai, thì thiên hạ lại bảo: ‘Đây là tay ăn nhậu, 

bạn bè với quân thu thuế và phường tội lỗi’” (Mt 11,19). 

Ngài loại bỏ những triết lý khinh thường thân xác, vật chất 

và những sự thuộc về thế gian. Tuy nhiên, những chủ 

thuyết nhị nguyên lệch lạc như thế đã để lại dấu ấn trên một 

số nhà tư tưởng Kitô giáo trong dòng lịch sử và làm méo 

mó Tin Mừng. Chúa Giêsu làm việc bằng đôi bàn tay của 

Ngài, tiếp xúc hằng ngày với vật chất do Thiên Chúa dựng 

nên để tạo ra hình hài cho các sản phẩm thủ công tỉ mỉ. 

Thật ngạc nhiên là phần lớn cuộc đời tại thế của Ngài dành 

cho nhiệm vụ này trong một cuộc sống giản dị, không làm 

cho người ta ngưỡng mộ: “Ông ta không phải là bác thợ, 



  69 
 

con bà Maria sao?” (Mc 6,3). Qua đó, Ngài thánh hoá lao 

động của con người và ban cho nó một ý nghĩa đặc biệt cho 

sự phát triển của chúng ta. Như Thánh Gioan Phaolô II 

dạy: “bằng việc chịu đựng những cực nhọc của công việc 

trong sự hiệp nhất với Đức Kitô chịu đóng đinh vì chúng ta, 

con người cộng tác với Con Thiên Chúa để cứu chuộc 

nhân loại”.79  

99. Theo sự hiểu biết Kitô giáo về thế giới, định mệnh của 

tất cả mọi loài thụ tạo được tháp nhập với mầu nhiệm Đức 

Kitô, ngay từ thuở ban đầu: “vì trong Người, muôn vật 

được tạo thành” (Cl 1,16).80 Phần lời tựa của Tin Mừng 

Gioan (Ga 1,1-18) mạc khải công việc sáng tạo của Đức 

Kitô như là Ngôi Lời (Logos). Nhưng sau đó, lời tựa ấy bất 

ngờ nói cùng Lời ấy “đã trở thành xác phàm” (Ga 1,14). 

Một Ngôi trong Ba Ngôi đi vào trong vũ trụ được tạo dựng, 

nhưng đặc biệt là ngang qua việc nhập thể, mầu nhiệm 

Đức Kitô đang hoạt động theo một cách kín ẩn trong toàn 

thể thế giới tự nhiên, mà không tác động đến tính tự chủ 

của nó. 

100. Kinh Thánh Tân Ước không chỉ nói cho chúng ta về 

Chúa Giêsu trần thế, mối tương quan cụ thể và yêu 

thương của Ngài với thế giới. Kinh Thánh còn cho thấy 

Ngài đã sống lại và vinh hiển, Ngài hiện diện trong mọi thụ 

tạo với Quyền Chủ Tể vũ hoàn: “Vì Thiên Chúa đã muốn 

làm cho tất cả sự viên mãn hiện diện ở nơi Người, cũng 

như muốn nhờ Người mà làm cho muôn vật được hoà giải 

với mình. Nhờ máu Người đổ ra trên thập giá” (Cl 1,19-20). 

Điều này hướng tầm nhìn của chúng ta đến tận cùng của 

                                                
79 Thông điệp Laborem Exercens (14.9.1981), 27: AAS 73 (1981), 645. 
80 Thánh Justin nói về “hạt giống của Lời” trong thế giới; cf. II Apologia 8, 1-
2; 13, 3-6: PG 6, 457-458, 467. 



  70 
 

thời gian, khi Người Con sẽ trao hết mọi sự cho Chúa Cha, 

để “Thiên Chúa có toàn quyền trên muôn loài” (1 Cr 15,28). 

Các loài thụ tạo của thế giới này không còn xuất hiện trước 

mắt chúng ta dưới dáng vẻ thuần tuý tự nhiên nữa, vì Đấng 

phục sinh sẽ bao phủ chúng cách nhiệm mầu và hướng 

chúng đến sự viên mãn tận cùng. Những bông hoa ngoài 

đồng và những cánh chim trời mà Ngài đã chiêm ngắm giờ 

đây được mặc lấy sự hiện diện đầy vẻ uy linh của Ngài. 

 

 



  71 
 

CHƯƠNG BA 

NGUỒN GỐC NHÂN BẢN  

CỦA CUỘC KHỦNG HOẢNG SINH THÁI 

101. Có lẽ không hữu ích nếu chỉ mô tả các triệu chứng bên 

ngoài mà không nhận biết nguồn gốc nhân bản của cuộc 

khủng hoảng sinh thái. Có một cách hiểu về đời sống và 

hoạt động của con người lệch lạc đến mức làm đổ nát 

nghiêm trọng thế giới xung quanh. Chúng ta có nên dừng lại 

và suy xét điều này không? Ở phần này, tôi đề nghị chúng 

ta tập trung vào các mô hình kĩ trị* đang chiếm ưu thế, vị trí 

của con người và hành động của con người trong thế giới. 

I. CÔNG NGHỆ: SỰ SÁNG TẠO VÀ SỨC MẠNH  

102. Nhân loại đã bước vào một kỷ nguyên mới, trong đó 

trình độ chuyên môn kĩ thuật đưa chúng ta đến một bước 

ngoặt lớn. Chúng ta là những người thừa hưởng của hai 

thế kỷ với những làn sóng thay đổi lớn lao: động cơ hơi 

nước, đường sắt, điện tín, điện lực, xe ô tô, máy bay, ngành 

công nghiệp hoá chất, y học hiện đại, công nghệ thông tin 

và gần đây hơn là cuộc cách mạng số, người máy, công 

nghệ sinh học và công nghệ nanô. Vui hưởng những tiến bộ 

này là đúng và phấn khích với muôn vàn khả năng chúng có 

thể tiếp tục mở ra trước mắt chúng ta, vì “khoa học và công 

nghệ là những sản phẩm kì diệu của sự sáng tạo nhân loại 

Thiên Chúa ban tặng”.81 Cải tạo thiên nhiên vì những mục 

đích hữu dụng là tác động của gia đình nhân loại từ thuở 

ban đầu; chính bản thân công nghệ cũng “thể hiện sự căng 

                                                
* Chú thích của người dịch: Technocracy – kĩ trị là mô hình trong đó kỹ thuật 
khoa học chiếm vị trí quyền lực.  
81 GIOAN PHAOLÔ II, Gặp gỡ các nhà khoa học và Đại diện các trường Đại học 
của Liên hiệp quốc, Hiroshima (25.02.1981), 3: AAS 73 (1981), 422. 



  72 
 

thẳng nội tại thôi thúc con người dần dần vượt thắng những 

giới hạn vật chất”.82 Công nghệ đã khắc phục vô số những 

điều xấu gây hại và hạn chế con người. Làm sao chúng ta 

không cảm thấy biết ơn và trân trọng dành cho sự tiến bộ 

này, đặc biệt là trong các lãnh vực y khoa, kĩ thuật và truyền 

thông? Làm sao chúng ta lại không nhận biết công việc của 

nhiều nhà khoa học và kĩ sư đem lại những giải pháp cho 

sự phát triển bền vững? 

103. Khoa học công nghệ, khi đi đúng hướng, có thể tạo ra 

những phương tiện quan trọng để cải thiện chất lượng cuộc 

sống con người, từ những đồ gia dụng hữu ích đến những 

hệ thống giao thông lớn, cầu đường, toà nhà và những 

không gian công cộng. Nó cũng có thể tạo ra nghệ thuật và 

giúp cho người nam nữ bị chìm trong thế giới vật chất “nhảy 

vọt” vào thế giới của vẻ đẹp. Ai có thể từ chối vẻ đẹp của 

một chiếc máy bay hay một toà nhà chọc trời? Những tác 

phẩm nghệ thuật và âm nhạc giá trị giờ đây đang tận dụng 

những công nghệ mới. Vì thế, trong vẻ đẹp do người dùng 

phương thế kĩ thuật phát minh ra và trong khi chiêm ngắm 

vẻ đẹp như thế, một bước nhảy vọt lớn lao xảy ra, đưa tới 

một sự tròn đầy mà duy nhất chỉ có nơi con người.  

104. Tuy nhiên, cũng phải nhận thấy rằng năng lượng 

nguyên tử, công nghệ sinh học, công nghệ thông tin, tri 

thức về ADN của chúng ta, và nhiều khả năng khác mà 

chúng ta đã đạt được, mang lại cho chúng ta sức mạnh to 

lớn. Cụ thể hơn, chúng mang lại cho những người hiểu 

biết, nhất là những nguồn lực kinh tế một sự thống trị đáng 

chú ý trên toàn thể nhân loại và toàn thế giới. Chưa bao 

giờ con người lại có sức mạnh như thế trên chính mình, 

                                                
82 BENEDICT XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29.6.2009), 69: AAS 101 
(2009), 702. 



  73 
 

nhưng chẳng có gì đảm bảo rằng sức mạnh này sẽ được 

sử dụng cách khôn ngoan, đặc biệt khi chúng ta suy xét 

cách thế mà hiện nay nó đang được sử dụng. Chúng ta 

phải nghĩ đến các loại bom nguyên tử đã bị con người ném 

xuống vào giữa thế kỷ XX, hoặc hàng loạt công nghệ mà 

Chủ nghĩa Phát xít và các chế độ độc tài khác đã sử dụng 

để tiêu diệt hàng triệu người, đó là chưa nói đến sự gia tăng 

các kho vũ khí giết người sẵn sàng cho cuộc chiến hiện đại. 

Tất cả sức mạnh này nằm trong đôi tay của ai và liệu nó sẽ 

kết thúc thế nào? Thật vô cùng nguy hiểm khi một bộ phận 

nhân loại đang sở hữu sức mạnh này. 

105. Có khuynh hướng cho rằng mọi sự gia tăng về quyền 

lực có nghĩa là “gia tăng sự tiến bộ”, một bước tiến trong 

“an ninh, hữu dụng, an sinh và sức mạnh;... một sự đồng 

hoá những giá trị mới vào trong dòng chảy văn hoá”,83 như 

thể là thực tại, sự tốt lành và sự thật tự động tuôn trào từ 

sức mạnh kinh tế và công nghệ. Thực tế là “con người 

đương thời không được đào tạo để sử dụng tốt quyền 

lực”,84 vì sự tiến bộ lớn lao về công nghệ không đi cùng với 

sự lớn lên về trách nhiệm, các giá trị và lương tâm con 

người. Mỗi thời đại lại có xu hướng nhận thức hời hợt về 

những giới hạn của riêng nó. Có thể chúng ta cũng không 

nắm bắt được hết sức nặng của những thách đố hiện nay. 

“Nguy cơ con người không sử dụng đúng quyền lực của 

mình đang tăng từng ngày”; trong thực tế, “quyền lực không 

bao giờ theo tiêu chuẩn của chọn lựa tự do, nhưng theo tiêu 

chuẩn tiện nghi hoặc an toàn”.85 Nhưng con người không 

hoàn toàn tự chủ. Sự tự do của chúng ta mờ nhạt khi đầu 

                                                
83 ROMANO GUARDINI, Das Ende der Neuzeit, 9th ed., Würzburg, 1965, 87 
(Tận cùng của thế giới hiện đại, Wilmington, 1998, 82). 
84 Ibid. 
85 Ibid., 87-88 (Tận cùng của thế giới hiện đại, 83). 



  74 
 

hàng những thế lực mù quáng của sự vô thức, những nhu 

cầu tức thời, vụ lợi và bạo lực. Theo nghĩa này, chúng ta 

thật trần trụi và phơi bày ra trước quyền lực ngày càng tăng 

của chúng ta, nhưng lại thiếu điều cần thiết để kiểm soát nó. 

Chúng ta có những cơ chế bề ngoài nhất định, nhưng 

chúng ta không có một nền đạo đức, một nền văn hoá và 

linh đạo có ý nghĩa đúng đắn có thể đặt ra những giới hạn 

và dạy cho chúng ta sự giới hạn bản thân cách rõ ràng. 

II. TOÀN CẦU HOÁ MÔ HÌNH KĨ TRỊ  

106. Vấn đề căn bản thậm chí còn sâu xa hơn: con người 

đã theo đuổi công nghệ và sự phát triển của nó theo một 

mô hình không phân biệt và một chiều. Mô hình này tôn 

vinh quan niệm chủ thể biết sử dụng những quy trình có 

tính logic và có lý để tiếp cận và kiểm soát trên một đối 

tượng bên ngoài. Chủ thể này nỗ lực mọi cách để thiết lập 

phương pháp khoa học và thực nghiệm, mà bản thân nó đã 

là một kĩ thuật chiếm hữu, làm chủ và biến đổi. Dường như 

là chủ thể tìm được chính nó trong sự hiện diện của một 

điều gì đó vô hình, hoàn toàn mở ra cho sự thao tác. Con 

người nam nữ đã từng can thiệp vào thiên nhiên, nhưng 

trong một thời gian dài vẫn theo nhịp độ và tôn trọng những 

khả năng do chúng mang lại. Vấn đề là biết tiếp nhận điều 

thiên nhiên cho phép, như đón nhận từ chính bàn tay của 

chúng. Trái lại, bây giờ chúng ta lại đặt bàn tay mình trên 

mọi sự, cố gắng rút lấy mọi sự có thể từ chúng, trong khi 

thường xuyên phớt lờ hoặc lãng quên thực tại trước mắt 

chúng ta. Con người và vật thể vật chất không còn đưa bàn 

tay thân thiện ra cho nhau nữa; mối quan hệ trở nên đối 

đầu. Như thế càng dễ chấp nhận ý tưởng về sự tăng trưởng 

vô biên hoặc vô hạn, là điều rất hấp dẫn đối với các nhà 

kinh tế, tài chính và các chuyên gia công nghệ. Nó dựa trên 



  75 
 

sự lừa dối rằng có một nguồn cung cấp vô biên các tài sản 

của trái đất, và dẫn đến việc hành tinh đang bị vắt cạn vượt 

quá mọi giới hạn. Thật lầm lạc khi quan niệm rằng “luôn sẵn 

có một nguồn năng lượng và nguồn tài nguyên vô biên, có 

thể tái tạo cách nhanh chóng, và những tác động tiêu cực 

của việc khai thác trật tự thiên nhiên có thể được hoá giải 

cách dễ dàng”.86 

107. Có thể nói rằng nhiều vấn đề của thế giới ngày nay khởi 

đi từ một khuynh hướng, đôi khi là vô thức, làm cho phương 

pháp và những mục tiêu của khoa học và công nghệ trở thành 

mô hình nhận thức khuôn mẫu của nhiều cá nhân và hoạt 

động xã hội. Những tác động của việc áp đặt này lên toàn bộ 

thực tại, con người và xã hội, thể hiện trong sự suy thoái môi 

trường, nhưng đây chỉ là dấu hiệu của chủ nghĩa giản lược 

đang ảnh hưởng đến mọi khía cạnh của đời sống con người 

và xã hội. Chúng ta phải chấp nhận rằng những sản phẩm 

công nghệ không trung dung, vì chúng tạo ra một khuôn khổ 

sẽ điều kiện hoá lối sống và định hình những khả năng xã hội 

đi theo dòng chảy do lợi ích của những nhóm thế lực đề ra. 

Các quyết định có vẻ như hoàn toàn mang tính công cụ thì 

trong thực tế lại là những quyết định về mô hình xã hội mà 

chúng ta muốn tạo nên. 

108. Ngày nay khó tưởng tượng về ý định cổ võ một mô 

hình văn hoá khác biệt và áp dụng công nghệ như công cụ 

thuần tuý. Mô hình công nghệ đã quá thống trị đến nỗi thật 

khó để thực hiện nếu không có các nguồn lực của nó, và 

thậm chí còn khó khăn hơn nữa khi sử dụng mà không theo 

logic nội tại của mô hình ấy. Chọn lựa một lối sống có mục 

tiêu độc lập dù chỉ một phần khỏi công nghệ, sức mạnh toàn 

                                                
86 HỘI ĐỒNG TÒA THÁNH CÔNG LÝ VÀ HÒA BÌNH, Giáo huấn xã hội của 
Hội Thánh, 462. 



  76 
 

cầu và áp đảo của nó cũng trở thành ngược dòng. Công 

nghệ có khuynh hướng hấp thụ mọi thứ vào trong lý luận 

thép của nó, và những người đang bị bao vây bởi công nghệ 

“biết rõ rằng khi phân tích đến cùng thì nó không đi theo 

hướng đem lại lợi ích cũng như sự thịnh vượng cho nhân 

loại”, họ cũng biết rằng “theo nghĩa sát nhất về mặt thuật ngữ 

thì quyền lực chính là động cơ của nó – quyền làm chủ mọi 

sự”.87 Hậu quả là “con người nắm giữ những yếu tố trần trụi 

của cả thiên nhiên và bản chất con người”.88 Khả năng ra 

quyết định của chúng ta, một sự tự do đích thực và một 

không gian cho sự sáng tạo của mỗi người bị giảm thiểu. 

109. Mô hình kĩ trị cũng có khuynh hướng thống trị đời sống 

kinh tế và chính trị. Kinh tế chấp nhận mọi sự tiến bộ trong 

công nghệ miễn là có lợi nhuận, mà không quan tâm đến 

ảnh hưởng tiêu cực tiềm tàng của nó trên con người. Tài 

chính bóp nghẹt nền kinh tế thật. Chúng ta chưa học được 

bài học của những cuộc khủng hoảng tài chính toàn cầu, và 

tất cả chúng ta đều rất chậm để học được bài học về suy 

thoái môi trường. Một số nhóm người vẫn cho rằng nền kinh 

tế và công nghệ hiện tại sẽ giải quyết mọi vấn đề của môi 

trường, nói chung là các vấn đề về đói nghèo toàn cầu sẽ 

được giải quyết đơn giản bằng sự tăng trưởng thị trường. 

Nhóm người này ít quan tâm đến các lý thuyết kinh tế nhất 

định bằng hoạt động thực sự của họ trong việc điều hành 

nền kinh tế. Các lý thuyết này ngày nay hiếm có người dám 

bảo vệ. Họ không khẳng định bằng ngôn từ, nhưng cổ võ 

chúng bằng thái độ thờ ơ với các cấp độ sản xuất quân bình 

hơn, với việc phân phối của cải đúng đắn hơn, hay không 

quan tâm đến môi trường và quyền lợi của các thế hệ tương 

                                                
87 ROMANO GUARDINI, Das Ende der Neuzeit, 63-64 (Tận cùng của thế 
giới hiện đại, 56). 
88 Ibid., 64 (Tận cùng của thế giới hiện đại, 56). 



  77 
 

lai. Cách hành xử như thế chứng tỏ đối với họ việc tối đa 

hoá lợi nhuận là đủ. Tuy nhiên, tự bản thân thị trường 

không thể đảm bảo sự phát triển con người toàn diện và sự 

hòa nhập xã hội.89 Đồng thời, chúng ta có “một kiểu siêu 

phát triển” vô cùng lãng phí và một kiểu tiêu thụ tạo nên thế 

đối lập không thể chấp nhận được với những hoàn cảnh 

đánh mất hết nhân tính”,90 trong khi chúng ta lại quá chậm 

chạp trong việc phát triển những tổ chức kinh tế và những 

sáng kiến xã hội đem lại quyền được hưởng những nguồn 

tài nguyên căn bản cho người nghèo. Chúng ta không nhìn 

thấy những cội rễ sâu xa nhất của những thất bại hiện tại, là 

những điều cần phải giải quyết bằng sự định hướng, các 

mục tiêu, ý nghĩa và những áp dụng mang tính xã hội của 

sự tăng trưởng công nghệ và kinh tế. 

110. Chuyên môn hoá trong công nghệ làm cho người ta 

khó có thể thấy được bức tranh toàn cảnh. Các mảng kiến 

thức sẽ hữu ích đối với những áp dụng cụ thể, nhưng lại 

mất đi sự tôn trọng dành cho toàn thể, dành cho các mối 

tương quan giữa mọi thứ và một chân trời rộng lớn hơn. 

Điều đó hoàn toàn không phù hợp. Sự thật rất quan trọng 

này làm cho người ta thấy khó tìm ra đủ giải pháp để giải 

quyết những vấn đề phức tạp của thế giới ngày nay, đặc 

biệt là những vấn đề có liên hệ đến môi trường và người 

nghèo; những vấn đề này không thể được giải quyết từ một 

cách tiếp cận đơn lẻ hoặc từ một loạt những mối quan tâm 

riêng lẻ. Một ngành khoa học muốn đưa ra giải pháp cho 

những vấn đề lớn này nhất thiết phải đưa vào những dữ 

liệu được cung cấp từ các lãnh vực tri thức khác, bao gồm 

triết học và đạo đức xã hội; nhưng ngày nay đây là một thói 

                                                
89 Cf. BENEDICT XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29.6.2009), 35: AAS 
101 (2009), 671. 
90 Ibid., 22: p. 657. 



  78 
 

quen khó đạt tới. Cũng chẳng có những chân trời đạo đức 

đúng đắn để người ta tham khảo. Cuộc sống dần dần đầu 

hàng những hoàn cảnh chịu ảnh hưởng bởi công nghệ, 

xem nó là chìa khoá chính cho ý nghĩa của hiện hữu. Trong 

hoàn cảnh cụ thể chúng ta đang đối diện, có rất nhiều hiện 

tượng cho thấy điều gì là sai lầm, chẳng hạn suy thoái môi 

trường, lo âu, đánh mất mục đích của cuộc đời và mục đích 

sống cộng đồng. Một lần nữa chúng ta thấy rằng “thực tế thì 

quan trọng hơn ý tưởng”.91 

111. Nền văn hoá sinh thái không thể bị giảm thiểu thành 

một loạt những đáp trả vội vã và nửa vời trước những vấn 

đề trước mắt về ô nhiễm, suy thoái môi trường và cạn kiệt 

nguồn tài nguyên thiên nhiên. Cần phải có một đường lối 

đặc thù để nhìn vào mọi sự, cách tư duy, các chính sách, 

chương trình giáo dục, lối sống và một nền linh đạo cùng 

nhau tạo nên sức đề kháng trước sự tấn công của mô hình 

kĩ trị. Nếu không thì ngay cả những sáng kiến sinh thái tốt 

nhất cũng bị mắc kẹt trong cùng một luận lý toàn cầu. Chỉ 

tìm kiếm giải pháp kỹ nghệ cho từng vấn đề môi trường sẽ 

chia tách sự nối kết lẫn nhau trong thực tại và che đậy 

những vấn đề thật và sâu xa nhất của hệ thống toàn cầu. 

112. Tuy nhiên, chúng ta một lần nữa có thể mở rộng tầm 

nhìn. Chúng ta có tự do để giới hạn và định hướng công 

nghệ; chúng ta có thể đặt nó phục vụ một kiểu tiến bộ khác, 

lành mạnh hơn, nhân bản hơn, xã hội hơn, toàn diện hơn. 

Trong thực tế có những lần chúng ta giải phóng khỏi mô 

hình kĩ trị hiện hành, chẳng hạn khi cộng đồng các nhà sản 

xuất nhỏ áp dụng những phương tiện sản xuất ít gây ô 

nhiễm hơn, chọn lựa lối sống không tiêu thụ, sự vui tươi và 

                                                
91 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 231: AAS 105 (2013), 1114. 



  79 
 

cộng đồng. Hoặc khi công nghệ được định hướng chủ yếu 

cho việc giải quyết các vấn đề cụ thể của người dân, sẽ 

thực sự giúp họ sống phong phú hơn phẩm giá của mình và 

ít khổ cực hơn. Hoặc ước muốn tạo ra và chiêm ngắm vẻ 

đẹp vượt thắng được chủ nghĩa giản lược ngang qua một 

kiểu cứu rỗi đang có trong vẻ đẹp và ở nơi những người 

đang nhìn thấy vẻ đẹp ấy. Một nhân loại đích thực dường 

như vẫn đang cư ngụ ngay giữa nền văn minh công nghệ 

của chúng ta, dù hầu như mọi người không nhận ra, đang 

mời gọi một sự tổng hợp mới như một giọt sương nhẹ 

nhàng thấm bên dưới một cánh cửa đóng kín. Bất chấp mọi 

điều xảy ra, liệu nhân loại ấy có tồn tại với tất cả những điều 

đúng đắn đang nảy sinh trong sự kiên cường? 

113. Cũng có một sự thật là con người dường như không 

còn tin vào một tương lai hạnh phúc nữa; họ không còn tin 

tưởng mù quáng vào một ngày mai tươi sáng dựa trên tình 

trạng hiện tại của thế giới và những khả năng kĩ thuật của 

chúng ta nữa. Người ta ý thức hơn về sự tiến bộ khoa học 

và công nghệ không thể đánh đồng với sự tiến bộ của nhân 

loại và lịch sử, người ta cảm thấy cách thế để đi đến một 

tương lai tốt đẹp hơn hệ tại ở điều khác. Nói như thế không 

phải là chúng ta từ chối những khả năng mà công nghệ tiếp 

tục mang lại cho chúng ta. Nhân loại thay đổi cách sâu xa, 

và sự tích luỹ liên tục những điều mới mẻ đề cao sự hời hợt 

kéo chúng ta đi vào cùng một hướng. Thật khó để dừng lại 

và khôi phục chiều sâu của cuộc sống. Nếu kiến trúc phản 

ánh tinh thần của một thời đại, thì các cơ cấu hàng loạt và 

các dãy căn hộ xám xịt thể hiện tinh thần của ngành công 

nghệ toàn cầu hoá, trong đó một dòng lũ liên tục của những 

sản phẩm mới cùng tồn tại với một sự đơn điệu tẻ nhạt. 

Chúng ta đừng rơi vào tình trạng như thế, hãy tiếp tục tự vấn 

về mục đích và ý nghĩa của mọi sự. Nếu không chúng ta đơn 



  80 
 

thuần chỉ là hợp thức hoá hoàn cảnh hiện tại và cần những 

hình thức trốn thoát khác để chịu đựng sự trống rỗng. 

114. Tất cả những điều đề cập ở trên cho thấy phải khẩn 

trương tiến bước trong một cuộc cách mạng văn hoá mạnh 

mẽ. Khoa học và công nghệ không hề trung dung; ngay từ 

khởi đầu đến tận cùng của một tiến trình, nhiều ý định và 

những khả năng đang được áp dụng và có thể mang lấy 

những hình dạng khác nhau. Không ai đề nghị chúng ta trở 

về thời kỳ Đồ Đá, nhưng chúng ta thực sự cần phải chậm 

lại và nhìn vào thực tại một cách khác, để trân trọng sự tiến 

bộ tích cực và bền vững đã được thực hiện, nhưng cũng để 

khôi phục các giá trị và các mục tiêu lớn đã bị càn quét bởi 

những ảo tưởng vô hạn của chúng ta về sự vĩ đại. 

III. KHỦNG KHOẢNG VÀ NHỮNG ẢNH HƯỞNG CỦA 

CHỦ THUYẾT HIỆN ĐẠI CON NGƯỜI LÀ TRUNG TÂM 

(ANTHROPOCENTRISM*) 

115. Chủ thuyết hiện đại con người là trung tâm có kết cục 

thật nghịch lý khi đề cao tư tưởng kĩ thuật trên thực tại, vì 

“não trạng kỹ thuật xem thiên nhiên như là một trật tự vô 

cảm, một thân thể lạnh lùng với những dữ kiện, một ‘sự cho 

đi’ thuần tuý, một đối tượng của tiện ích, là nguyên liệu thô 

cần được uốn nắn thành hình thù hữu dụng; tương tự như 

vậy, chủ thuyết này nhìn vũ trụ như là một ‘không gian’ 

thuần tuý, có thể ném các vật thể vào đó với một thái độ 

dửng dưng hoàn toàn”.92 Như thế, phẩm giá nội tại của thế 

giới bị tổn hại. Khi con người không tìm thấy vị trí thật sự 

                                                
* Chú thích của người dịch: Anthropocentrism – Chủ thuyết con người là 
trung tâm cho rằng con người chiếm vị trí tối cao, là thực thể trung tâm và 
quan trọng nhất trong vũ trụ. 
92 ROMANO GUARDINI, Das Ende der Neuzeit, 63 (Tận cùng của thế giới 
hiện đại, 55). 



  81 
 

của họ trong thế giới này, họ sẽ hiểu lầm chính họ và hành 

động chống lại chính bản thân: “Thiên Chúa không chỉ ban 

cho con người trái đất để sử dụng và tôn trọng mục đích tốt 

lành nguyên thuỷ của nó, nhưng con người còn là quà tặng 

của Thiên Chúa dành cho chính con người. Do đó, con 

người phải tôn trọng cấu trúc tự nhiên và luân lý đã được 

phú ban”.93 

116. Thời hiện đại mang dấu ấn của chủ thuyết đặt con 

người làm trung tâm thái quá đến nỗi ngày nay đang tiếp 

tục phá hoại bất kỳ con đường nào của sự hiểu biết chung 

và những nỗ lực nhằm củng cố mối dây liên kết xã hội. Đã 

đến lúc phải canh tân sự chú tâm đến thực tại và những 

giới hạn nó áp đặt; đây là một điều kiện cho sự phát triển cá 

nhân và xã hội lành mạnh và phong phú hơn. Trình bày 

không đầy đủ về nhân chủng học Kitô giáo sẽ gây ra sự 

hiểu lầm về mối tương quan giữa con người và thế giới. 

Giấc mơ của Prômơtê được làm bá chủ thế giới là điều ăn 

sâu trong tâm trí nhiều người, trong đó nổi bật ý tưởng chỉ 

có những người nhút nhát mới quan tâm bảo vệ thiên 

nhiên. Thay vào đó, “sự thống trị” của chúng ta trên vũ trụ 

nên được hiểu đúng là một người quản lý có trách nhiệm”.94 

117. Thờ ơ với việc kiểm soát mối nguy hại đã gây ra cho 

thiên nhiên và ảnh hưởng của những điều chúng ta quyết 

định đến môi trường là một dấu hiệu đáng chú ý nhất 

chứng tỏ sự coi thường thông điệp chứa đựng trong các 

cấu trúc của thiên nhiên. Khi chúng ta không nhìn nhận giá 

trị của người nghèo, của phôi thai người, của người khuyết 

                                                
93 GIOAN PHAOLÔ II, Thông điệp Centesimus Annus (01.5.1991), 38: AAS 

83 (1991), 841. 
94 Cf. Tình yêu đối với tạo thành. Lời đáp trả của Á châu trước khủng hoảng 
sinh thái, Tuyên ngôn Colloquium do Đại hội Giám mục Á châu bảo trợ 
(Tagatay, 31.01 – 5.02.1993), 3.3.2. 



  82 
 

tật… như là một phần của thực tại thì thật khó để nghe 

được tiếng kêu của thiên nhiên, vì mọi sự đều có liên hệ 

với nhau. Một khi con người tuyên bố độc lập khỏi thực tại 

và hành xử bằng sự thống trị tuyệt đối, các nền tảng chính 

yếu của cuộc sống bắt đầu suy sụp, “thay vì thực thi vai trò 

của mình như là người cộng tác với Thiên Chúa trong 

công trình sáng tạo, con người lại tự đặt mình vào vị trí 

của Thiên Chúa và kết cục là kích động một cuộc nổi loạn 

của thiên nhiên”.95 

118. Tình trạng này đưa tới căn bệnh tâm thần phân liệt 

kinh niên, trong đó tồn tại đồng thời hai thái cực, một đàng 

là tôn vinh mô hình kĩ trị không nhìn nhận giá trị nội tại của 

các hữu thể thấp hơn và đàng khác là không nhìn nhận bất 

kỳ giá trị đặc biệt nào nơi con người. Nhưng người ta 

không thể tách lìa khỏi nhân loại. Không thể canh tân mối 

tương quan của chúng ta với thiên nhiên mà không canh 

tân chính nhân loại. Sẽ không có sinh thái học nếu không 

có một ngành nhân chủng học đầy đủ. Khi con người bị 

xem như một thực thể trong số những thực thể khác, là 

sản phẩm tình cờ hay của định mệnh vật lý, thì “toàn bộ 

cảm thức trách nhiệm của chúng ta sẽ tan biến”.96 Chủ 

thuyết con người làm trung tâm sai lạc không nhất thiết 

phải nhường chỗ cho “chủ thuyết sự sống làm trung tâm” 

(biocentrism*), vì như thế lại dẫn đến một tình trạng mất 

quân bình khác, nhưng không giải quyết được vấn đề hiện 

tại và những vấn đề mới phát sinh. Không thể mong chờ 

con người đảm nhận trách nhiệm với thế giới nếu không 

                                                
95 GIOAN PHAOLÔ II, Thông điệp Centesimus Annus (01.5.1991), 37: AAS 

83 (1991), 840. 
* Chú thích của người dịch: Biocentrism – Chủ thuyết sự sống làm trung tâm cho 
rằng “sự sống và ý thức” là khoa học nền tảng để thấu hiểu thế giới 
96 BENEDICT XVI, Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 2010, 2: AAS 102 (2010), 41. 



  83 
 

nhìn nhận và đánh giá những khả năng hiểu biết, ý chí, tự 

do và trách nhiệm độc nhất của họ. 

119. Phê bình chủ thuyết con người là trung tâm sai lạc 

không có nghĩa là coi thường tầm quan trọng của các mối 

tương quan liên vị. Nếu cuộc khủng hoảng sinh thái hiện nay 

là một dấu hiệu bên ngoài của cuộc khủng hoảng đạo đức, 

văn hoá và tinh thần của thời hiện đại, thì chúng ta không thể 

giả vờ chữa lành mối tương quan với thiên nhiên và môi 

trường mà không chữa lành tất cả các mối tương quan nhân 

loại nền tảng. Tư tưởng Kitô giáo nhìn nhận con người sở 

hữu một phẩm giá đặc biệt trổi vượt trên hết các loài thụ tạo 

khác; phải trân trọng từng người và tôn trọng những người 

khác. Mở lòng với người khác, với một “người bạn” (thou) có 

khả năng hiểu biết, yêu thương và đối thoại vẫn là nguồn 

mạch sự cao quý của con người. Mối tương quan đúng đắn 

với thế giới không hạ thấp chiều kích xã hội của con người 

trong tương quan rộng mở với người khác, càng không làm 

suy yếu chiều kích siêu việt rộng mở với “Đấng” là Thiên 

Chúa. Mối tương quan của chúng ta với môi trường không 

thể bị cô lập khỏi mối tương quan của chúng ta với những 

người khác và với Thiên Chúa. Nếu không đó chỉ là chủ 

nghĩa cá nhân lãng mạn khoác vào chiếc áo sinh thái, nhốt 

chúng ta trong cái nội tại ngột ngạt. 

120. Vì mọi sự đều có liên hệ với nhau, cho nên việc quan 

tâm bảo vệ thiên nhiên cũng hoàn toàn không thể chấp 

nhận được khi biện minh cho việc phá thai. Làm sao chúng 

ta có thể giáo dục sự quan tâm đến những hữu thể yếu đuối 

trong hoàn cảnh phiền toái hay bất tiện, nếu chúng ta không 

bảo vệ một phôi thai người, ngay cả khi sự hiện hữu của nó 

gây khó chịu và tạo ra nhiều khó khăn? “Nếu mất đi sự nhạy 

bén của cá nhân và xã hội trong việc đón nhận một sự sống 



  84 
 

mới, thì tất cả hình thức tiếp nhận những thứ giá trị khác 

của xã hội cũng trở nên héo khô”.97 

121. Chúng ta cần khai triển một tổng hợp mới có khả năng 

vượt thắng được những biện chứng sai lầm của hai thế kỷ 

vừa qua. Trung thành với căn tính và kho tàng sự thật 

phong phú được lãnh nhận từ Đức Giêsu Kitô, Kitô giáo tiếp 

tục suy tư về những vấn đề này trong cuộc đối thoại hữu 

hiệu với các hoàn cảnh lịch sử đang biến đổi. Như thế, Kitô 

giáo tỏ lộ được sự mới mẽ vĩnh cửu của mình.98  

Chủ nghĩa tương đối thực dụng  

122. Chủ thuyết lầm lạc coi con người là trung tâm dẫn đến 

một lối sống lầm lạc. Trong Tông Huấn Evangelii Gaudium, 

tôi đã nói đến chủ nghĩa tương đối thực dụng điển hình của 

thời đại chúng ta “thậm chí còn nguy hiểm hơn chủ nghĩa 

tương đối lý thuyết”.99 Khi con người tự đặt mình làm trung 

tâm, họ sẽ dành ưu tiên tuyệt đối cho sự tiện nghi trước mắt 

và tất cả những thứ khác trở nên tương đối. Vì thế chúng ta 

không ngạc nhiên khi thấy sự xuất hiện của chủ nghĩa 

tương đối cùng với sự có mặt ở khắp nơi của mô hình kĩ trị 

và tôn thờ sức mạnh vô hạn của con người. Thứ chủ nghĩa 

này coi tất cả mọi sự là không phù hợp nếu nó không phục 

vụ cho những lợi ích trước mắt của con người. Logic này 

dung túng những thái độ khác nhau dẫn đến suy thoái môi 

trường và băng hoại xã hội. 

                                                
97 ID., Thông điệp Caritas in Veritate (29.6.2009), 28: AAS 101 (2009), 663. 
98 Cf. VINCENT OF LERINS, Commonitorium Primum, ch. 23: PL 50, 688: 
“Ut annis scilicet consolidetur, dilatetur tempore, sublimetur aetate”. 
99 No. 80: AAS 105 (2013), 1053. 



  85 
 

123. Nền văn hoá của chủ nghĩa tương đối cũng là một thứ 

lộn xộn, lôi kéo con người lợi dụng người khác, đối xử với 

những người khác như với các đồ vật thuần tuý, áp đặt lao 

động cưỡng bức hoặc làm cho họ trở nên nô lệ để trả nợ. 

Cùng một lối nghĩ này dẫn đến việc khai thác tình dục trẻ 

em, bỏ rơi người già vì họ không còn lợi ích nữa. Đó cũng 

là não trạng của những người cho rằng các thế lực vô hình 

của thị trường chi phối nền kinh tế, những tác động của nó 

trên xã hội và thiên nhiên là sự thiệt hại không thể tránh 

khỏi. Nếu thiếu những sự thật khách quan hoặc những 

nguyên tắc đúng đắn, ngoài việc thoả mãn những ước 

muốn và những nhu cầu tức thời của chúng ta, thì đâu là 

những giới hạn đặt ra đối với việc buôn bán người, tội phạm 

có tổ chức, buôn bán ma tuý, buôn bán kim cương máu và 

lông thú của những loài đang gặp nguy hiểm? Không phải 

cùng một lý luận tương đối đó biện minh cho hành động 

buôn bán cơ phận của người nghèo hay để sử dụng làm thí 

nghiệm, hoặc loại bỏ các trẻ em vì cha mẹ chúng không 

muốn sao? Cùng một lối lý luận “dùng một lần” này tạo ra 

quá nhiều chất thải, chỉ vì ham muốn tiêu thụ quá mức 

nhiều hơn điều chúng ta cần. Không nên nghĩ rằng những 

nỗ lực chính trị hoặc sức mạnh của luật pháp đủ để ngăn 

chặn những hành động đang ảnh hưởng đến môi trường, vì 

khi tự thân nền văn hoá bị hư hoại, sự thật khách quan và 

những nguyên tắc hợp lý phổ quát không còn được tôn 

trọng nữa, thì luật pháp chỉ là những áp đặt tùy tiện hay 

những cản trở phải tránh né. 

Cần bảo vệ lao động 

124. Bất kỳ một cách tiếp cận nào với sinh thái học toàn 

diện không loại trừ con người cũng cần phải coi trọng giá trị 

của lao động, như Thánh Gioan Phaolô II đã khôn ngoan 



  86 
 

nhấn mạnh trong Thông điệp Laborem Exercens. Theo trình 

thuật Kinh Thánh về sáng tạo, Thiên Chúa đặt người nam 

và nữ trong khu vườn Ngài đã tạo nên (x. St 2,15) không chỉ 

để bảo tồn (“canh giữ”) nhưng còn làm cho nó sinh hoa trái 

(“canh tác”). Do đó, những người lao động và thợ thủ công 

“giữ cho thế giới được trường tồn” (Hc 38,34). Phát triển thế 

giới cẩn trọng là chăm sóc nó cách tốt nhất, vì như thế 

chính bản thân chúng ta trở thành khí cụ được Thiên Chúa 

sử dụng để khơi dậy tiềm năng Ngài đã khắc ghi trong mọi 

sự: “Thiên Chúa làm cho đất trổ sinh dược liệu; những thứ 

đó, người khôn chẳng dám coi thường.” (Gv 38,4).  

125. Nếu chúng ta suy tư về mối tương quan đúng đắn giữa 

con người với thế giới xung quanh, chúng ta sẽ thấy cần 

phải hiểu chính xác về công việc; nếu chúng ta nói về mối 

tương quan giữa con người và sự vật, thì vấn đề đặt ra là ý 

nghĩa và mục đích các hoạt động của con người. Chúng ta 

không chỉ nói đến lao động tay chân hay nông nghiệp mà 

còn nói đến bất kỳ hoạt động nào làm thay đổi thực tại hiện 

hữu, từ việc soạn thảo một báo cáo xã hội đến việc thiết kế 

một sự phát triển công nghệ. Trong mọi hình thức lao động 

đều có mối tương quan với những gì khác bản thân mà 

chúng ta có thể và phải thiết lập. Cùng với sự chiêm ngắm 

thán phục công trình sáng tạo của thánh Phanxicô Assisi, 

truyền thống linh đạo Kitô giáo cũng phát triển một sự hiểu 

biết phong phú và quân bình về ý nghĩa của công việc, ví dụ 

như trong đời sống của Chân Phước Charles de Foucauld 

và bạn hữu của ngài.   

126. Chúng ta cũng có thể nhìn vào truyền thống tuyệt vời 

của đời sống đan viện. Ban đầu thì nó là một hình thức trốn 

thoát khỏi thế giới, ra khỏi tình trạng suy đồi của các thành 

phố. Các tu sĩ tìm kiếm sa mạc và tin rằng đó là nơi tốt nhất 



  87 
 

để gặp gỡ sự hiện diện của Thiên Chúa. Sau này, Thánh 

Bênêđictô Norcia đề nghị các tu sĩ sống trong cộng đoàn  

kết hợp cầu nguyện, đọc sách thiêng liêng với lao động tay 

chân (ora et labora – cầu nguyện và làm việc). Nhìn nhận 

lao động tay chân có ý nghĩa thiêng liêng là một cuộc cách 

mạng thực sự. Phát triển và thánh hoá cá nhân được thực 

hiện trong nhịp điệu đan xen giữa hồi tâm và làm việc. Kinh 

nghiệm làm việc này giúp chúng ta bảo vệ và tôn trọng môi 

trường hơn; mối tương quan của chúng ta với thế giới thấm 

đượm sự điều độ lành mạnh. 

127. Chúng ta tin rằng “con người là nguồn mạch, tâm điểm 

và mục đích của tất cả đời sống kinh tế và xã hội”.100 Tuy 

nhiên, một khi khả năng chiêm ngắm và tôn kính của con 

người bị suy yếu, chúng ta rất dễ hiểu lầm ý nghĩa của công 

việc.101 Chúng ta biết người nam và nữ có “khả năng cải 

thiện đất đai, để tiến xa hơn trên đường đạo đức và phát 

triển những nguồn lực thiêng liêng của họ”.102 Công việc là 

bối cảnh cho sự phát triển cá nhân phong phú này, trong đó 

nhiều khía cạnh của cuộc sống đi vào thực tế: sự sáng tạo, 

việc hoạch định tương lai, phát triển các tài năng, sống các 

giá trị của chúng ta, liên hệ với những người khác, làm vinh 

danh Thiên Chúa. Trong thực tế của xã hội toàn cầu ngày 

nay, nhất thiết phải “tiếp tục ưu tiên mục tiêu cho mọi người 

có việc làm”,103 bất chấp những lợi ích hạn hẹp của doanh 

nghiệp và lý luận kinh tế mơ hồ. 

                                                
100 CÔNG ĐỒNG ĐẠI KẾT VATICAN II, Hiến chế Mục vụ của Hội Thánh 
trong thế giới hiện đại Gaudium et Spes, 63. 
101 Cf. GIOAN PHAOLÔ II, Thông điệp Centesimus Annus (01.5.1991), 37: 
AAS 83 (1991), 840. 
102 PHAOLÔ VI, Thông điệp Populorum Progressio (26.3.1967), 34: AAS 59 
(1967), 274. 
103 BENEDICT XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29 June 2009), 32: AAS 
101 (2009), 666. 



  88 
 

128. Chúng ta được tạo nên với ơn gọi làm việc. Mục tiêu 

không phải là sự tiến bộ công nghệ dần dần thay thế công 

việc của con người, điều này sẽ có hại cho nhân loại. Làm 

việc là cần thiết, tạo nên một phần ý nghĩa của cuộc sống 

trên trái đất này, một con đường cho sự trưởng thành, sự 

phát triển nhân loại và sự thành toàn cá nhân. Giúp tiền cho 

người nghèo chỉ là một giải pháp khắc phục tạm thời khi đối 

phó với trường hợp khẩn cấp. Mục tiêu rộng hơn phải là 

giúp họ có một cuộc sống tràn đầy nhân phẩm ngang qua 

công việc. Tuy nhiên, định hướng của nền kinh tế lại cổ võ 

một loại tiến bộ công nghệ nhằm giảm chi phí sản xuất do 

cắt giảm lượng công nhân và thay thế họ bằng máy móc 

các loại. Hành động này cuối cùng sẽ chống lại chính con 

người. Tình trạng mất việc tác động tiêu cực đến nền kinh 

tế “ngang qua sự xói mòn tiệm tiến vốn xã hội: mạng lưới 

các mối tương quan đáng tin cậy, sự phụ thuộc và tôn trọng 

luật lệ, tất cả những điều này không thể thiếu trong bất kì 

một hình thức chung sống dân sự nào”.104 Nói cách khác, 

“các khoản chi phí của con người luôn bao gồm chi phí kinh 

tế, và những rối loạn chức năng kinh tế liên hệ đến các 

khoản chi phí của con người”.105 Không đầu tư vào con 

người, để đạt được những khoản lợi tài chính trước mắt, là 

kiểu kinh doanh tồi tệ đối với xã hội. 

  

                                                
104 Ibid. 
105 Ibid. 



  89 
 

129. Để tiếp tục cung cấp việc làm, bắt buộc phải cổ võ một 

nền kinh tế chuộng sự đa dạng sản xuất và sự sáng tạo 

trong kinh doanh. Ví dụ, có nhiều hệ thống sản xuất thực 

phẩm quy mô nhỏ khác nhau để nuôi sống phần lớn các 

dân tộc trên thế giới, sử dụng một khoản đất khiêm tốn và 

tạo ra ít chất thải, hoặc ở những mảnh đất nông nghiệp nhỏ, 

trong các vườn hoa và các vườn trái cây, việc săn bắn và 

khai thác lâm sản, hay thu hoạch thủy sản. Các nền kinh tế 

có quy mô lớn, đặc biệt trong lãnh vực nông nghiệp sẽ làm 

cho những nông dân nhỏ phải bán đất hoặc bỏ các loại cây 

trồng truyền thống của họ. Những nỗ lực phát triển hình thức 

sản xuất đa dạng hơn của một số người lại không có kết 

quả, vì khó tiếp cận với các thị trường khu vực và toàn cầu, 

hoặc vì cơ sở hạ tầng cho việc bán hàng và vận chuyển 

hướng đến những doanh nghiệp lớn hơn. Các nhà chức 

trách có quyền và nghĩa vụ áp dụng những biện pháp rõ ràng 

và vững chắc để hỗ trợ các nhà sản xuất nhỏ và đa dạng 

hóa sản xuất. Để đảm bảo sự tự do kinh tế cho tất cả mọi 

người đều có thể hưởng lợi cách hiệu quả, đôi khi cần phải 

áp đặt những hạn chế trên những người đang sở hữu nguồn 

tài nguyên và sức mạnh tài chính lớn. Tuyên bố tự do kinh tế 

trong khi những điều kiện thực tế ngăn chặn nhiều người 

tham gia vào nền kinh tế ấy và các khả năng việc làm tiếp tục 

bị xiết lại, sẽ trở thành một lối nói hàm hồ gây điều tiếng xấu 

cho các chính sách. Kinh doanh là một ơn gọi cao quý khi 

theo định hướng tạo ra sự giàu có và cải thiện thế giới, nó có 

thể là một nguồn thịnh vượng dồi dào cho những vùng nó 

hoạt động, nhất là khi nó tạo ra việc làm như một phần thiết 

yếu của sự phục vụ công ích. 

  



  90 
 

Các công nghệ sinh học mới  

130. Trong tầm nhìn triết học và thần học về con người và 

tạo thành mà tôi đã trình bày, rõ ràng con người được phú 

ban khả năng lý luận và hiểu biết, không phải là một nhân tố 

bên ngoài để bị loại trừ. Trong khi con người có thể can thiệp 

trên thực vật và động vật khi cần thiết cho đời sống con 

người, thì Giáo Lý Hội Thánh Công Giáo dạy rằng việc thí 

nghiệm trên các loại động vật về mặt luân lý là chấp nhận 

được chỉ “khi việc ấy vẫn ở trong những giới hạn hợp lý [và] 

góp phần vào việc chăm sóc và cứu mạng sống con 

người”.106 Giáo Lý xác định: sức mạnh con người có giới hạn 

và “thật trái với phẩm giá con người khi làm cho động vật 

phải chịu đau đớn và chết một cách bừa bãi”.107 Tất cả 

những sử dụng và thí nghiệm như thế “đòi hỏi phải tôn trọng 

mang tính tôn giáo cho sự toàn vẹn của tạo thành”.108 

131. Ở đây tôi muốn nhắc lại vị thế quân bình của Thánh 

Gioan Phaolô II, ngài đã nhấn mạnh những lợi ích của tiến 

bộ khoa học và công nghệ chứng tỏ “sự cao quý của ơn gọi 

làm người được dự phần một cách có trách nhiệm vào hành 

động sáng tạo của Thiên Chúa”, đồng thời cũng nhấn mạnh 

rằng “chúng ta không thể can thiệp vào một lãnh vực của hệ 

thống sinh thái mà không quan tâm đủ đến các hậu quả của 

nó trên các lãnh vực khác”.109 Ngài cho thấy Hội Thánh đánh 

giá cao những lợi ích “từ việc nghiên cứu và ứng dụng của 

ngành sinh học phân tử, được bổ sung bởi những ngành 

khác như di truyền học, ứng dụng công nghệ vào trong nông 

                                                
106 Giáo lý của Hội Thánh Công Giáo, 2417. 
107 Ibid., 2418. 
108 Ibid., 2415. 
109 Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 1990, 6: AAS 82 (1990), 150. 



  91 
 

nghiệp và công nghiệp”.110 Nhưng ngài cũng khuyến cáo 

không được “thao tác trên vật liệu di truyền cách bừa bãi” 111 

vốn làm ngơ trước những ảnh hưởng tiêu cực của chúng. 

Sự sáng tạo của con người không thể bị áp chế được. Nếu 

một nghệ sỹ không bị ngăn cản sử dụng khả năng sáng tạo 

của mình, thì những người sở hữu ân điển đặc biệt cho sự 

tiến bộ khoa học và công nghệ cũng không bị ngăn cản sử 

dụng những tài năng Thiên Chúa ban cho việc phục vụ 

những người khác. Chúng ta cần liên tục suy nghĩ lại về các 

mục tiêu, các hiệu quả, bối cảnh tổng thể và các giới hạn đạo 

đức của hoạt động này, nó là một hình thức của quyền lực 

liên hệ đến những rủi ro lớn. 

132. Điều này đúng cho bất kì một suy tư nào có liên quan 

đến sự can thiệp của con người trên thực vật và động vật, 

hiện nay bao gồm cả việc biến đổi gien (gene) bằng công 

nghệ sinh học để khai thác tiềm năng hiện diện trong thực tại 

vật chất. Sự tôn trọng của niềm tin với lý trí mời gọi một sự 

chú ý chặt chẽ đối với những điều mà các ngành sinh học có 

thể dạy cho chúng ta về các cấu trúc sinh học, những khả 

năng và đột biến của chúng, thông qua nghiên cứu độc lập 

với những lợi ích kinh tế. Bất cứ một sự can thiệp hợp pháp 

nào cũng đều tác động lên thiên nhiên để “cổ võ sự phát triển 

của thiên nhiên trong trật tự của nó, trật tự của tạo thành như 

Thiên Chúa đã định”.112 

133. Thật khó để đưa ra một phán quyết chung về biến đổi 

gien (GM), thực vật hay động vật, y tế hay nông nghiệp, vì 

những thay đổi rất lớn giữa chúng và cần suy xét cụ thể. 

                                                
110 Gặp gỡ Học viện Giáo hoàng về các ngành khoa học (3.10.1981), 3: Giáo 
lý 4/2 (1981), 333. 
111 Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 1990, 7: AAS 82 (1990), 151. 
112 GIOAN PHAOLÔ II, Phát biểu tại Đại hội lần thứ 35 của Hiệp hội Y tế Thế 
giới (29.10.1983), 6: AAS 76 (1984), 394. 



  92 
 

Những nguy cơ không phải lúc nào cũng do kĩ thuật, nhưng 

có thể do ứng dụng chúng không đúng đắn hoặc thái quá. 

Thực ra, đột biến gien thường vẫn xảy ra trong thiên nhiên. 

Những đột biến do sự can thiệp của con người cũng không 

phải là một hiện tượng mới lạ. Chúng ta có thể đề cập một 

số điển hình như thuần hoá các loài động vật, lai giống giữa 

các chủng loại và những thực hành từ xưa nhìn chung được 

chấp nhận. Nên nhớ rằng phát triển khoa học về các loại hạt 

giống biến đổi gien khởi đầu bằng việc quan sát vi khuẩn tự 

nhiên đã tự thay đổi hệ gien của cây. Tuy nhiên, trong thiên 

nhiên, tiến trình này diễn ra chậm rãi và không thể so sánh 

với tốc độ nhanh chóng do những tiến bộ công nghệ đương 

đại thiết lập, ngay cả khi những tiến bộ này được xây dựng 

sau nhiều thế kỷ tiến bộ khoa học. 

134. Mặc dù chưa có bằng chứng nào kết luận các loại hạt 

giống biến đổi gien có thể gây nguy hại cho con người, ở 

một số vùng việc sử dụng này mang lại sự tăng trưởng kinh 

tế giúp giải quyết các vấn đề, nhưng vẫn còn đó những khó 

khăn lớn không lường hết được. Ở nhiều nơi khi có sự ra 

đời của cây giống này, đất canh tác lại tập trung trong tay 

một vài chủ nhân vì “sự biến mất dần của những nhà sản 

xuất nhỏ bị mất đất khai thác, đã bị buộc phải rút ra khỏi 

việc sản xuất trực tiếp”.113 Những người tổn thương nhất 

trong số này lại trở thành người lao động tạm thời, và nhiều 

lao động nông thôn phải di chuyển đến những vùng đô thị 

cực nghèo. Việc mở rộng giống cây trồng này phá huỷ 

mạng lưới phức tạp của các hệ thống sinh thái, suy giảm sự 

đa dạng trong sản xuất và ảnh hưởng đến các nền kinh tế 

vùng miền hiện tại và trong tương lai. Trong một số quốc 

gia có xu hướng mở rộng một số tập đoàn độc quyền sản 

                                                
113 ỦY BAN ĐẶC TRÁCH CÁC MỐI QUAN TÂM MỤC VỤ CỦA HĐGM 
ARGENTINA, Una tierra para todos (June 2005), 19. 



  93 
 

xuất các loại hạt giống và những sản phẩm khác cần cho 

việc canh tác. Sự lệ thuộc này càng trầm trọng hơn đối với 

loại hạt giống vô sinh vì người nông dân buộc phải mua 

chúng từ những nhà sản xuất lớn. 

135. Dĩ nhiên là những vấn đề này đòi hỏi một sự chú ý 

không ngừng và quan tâm đến các khía cạnh đạo đức của 

chúng. Cần phải có một cuộc hội thảo xã hội và khoa học 

sâu rộng và có trách nhiệm, để suy xét tất cả mọi thông tin 

sẵn có và gọi rõ ràng tên của chúng. Đôi khi thông tin hoàn 

chỉnh lại không được công khai, nhưng cố tình chọn lọc 

theo lợi ích đặc biệt nào đó về kinh tế - chính trị hoặc ý thức 

hệ. Như thế sẽ rất khó để đạt được một sự phán quyết 

quân bình và cẩn trọng về những vấn đề khác nhau, trong 

đó đề cập đến tất cả mọi biến số liên quan. Cần phải có 

những cuộc thảo luận mà tất cả những ai trực tiếp hay gián 

tiếp chịu ảnh hưởng (nông dân, người tiêu dùng, các nhà 

cầm quyền dân sự, các nhà khoa học, các nhà sản xuất hạt 

giống, những người sống gần cánh đồng và những người 

khác) có thể nói lên các vấn đề và mối bận tâm của họ, 

được tiếp cận nguồn thông tin đầy đủ và đáng tin cậy để 

đưa ra những quyết định vì thiện ích chung cho hiện tại và 

tương lai. Đây là một vấn đề môi trường phức tạp, mời gọi 

một cách tiếp cận toàn diện, trong đó ít nhất phải có nỗ lực 

để tài trợ cho những lãnh vực nghiên cứu độc lập, liên 

ngành có thể chiếu rọi ánh sáng mới trên vấn đề. 

136. Mặt khác, cũng đáng lo ngại là một số phong trào sinh 

thái bảo vệ tính toàn vẹn của môi trường nhất quyết đòi hỏi 

một số giới hạn nhất định trong việc nghiên cứu khoa học, 

đôi khi lại không áp dụng những nguyên tắc ấy vào sự sống 

con người. Họ có khuynh hướng biện minh rằng thí nghiệm 

cho những tiến bộ vượt mọi ranh giới đó chỉ thực hiện trên 



  94 
 

phôi thai người. Chúng ta quên mất giá trị bất khả xâm 

phạm của con người nằm ngoài các bước phát triển của nó. 

Cũng vậy, công nghệ coi thường các nguyên tắc đạo đức 

cao cả, cuối cùng nó vẫn được xem là thực hành hợp pháp. 

Như chúng ta đã đề cập trong chương này, một nền công 

nghệ tách lìa khỏi đạo đức thì sẽ không thể hạn chế quyền 

lực của nó.  

  



  95 
 

 

CHƯƠNG BỐN  

SINH THÁI HỌC TOÀN DIỆN 

137. Vì mọi sự đều có liên hệ mật thiết với nhau, và các 

vấn đề ngày nay mời gọi một tầm nhìn chạm tới mọi khía 

cạnh của cuộc khủng hoảng toàn cầu, nên tôi đề nghị giờ 

đây chúng ta sẽ xem xét một số yếu tố của sinh thái học 

toàn diện, với sự tôn trọng các chiều kích nhân bản và xã 

hội của nó. 

I. SINH THÁI HỌC MÔI TRƯỜNG, KINH TẾ VÀ XÃ HỘI  

138. Sinh thái học nghiên cứu mối tương quan giữa các 

sinh vật với môi trường phát triển của chúng. Như thế, nhất 

thiết phải có suy tư và thảo luận về các điều kiện cần thiết 

cho sự sống và sự sinh tồn của xã hội; cần chân thành đặt 

vấn đề về một số mô hình phát triển, sản xuất và tiêu thụ 

nhất định. Chúng ta không hiểu biết đầy đủ về mối liên kết 

giữa mọi sự thế nào. Thời gian và không gian không độc lập 

với nhau, thậm chí các hạt nguyên tử và hạ nguyên tử cũng 

không thể xem là tách biệt nhau. Cũng như những khía 

cạnh khác của hành tinh – vật lý, hoá học và sinh học đều 

có liên hệ với nhau, các loài sinh vật cũng là một phần của 

mạng lưới mà chúng ta sẽ không bao giờ khám phá và hiểu 

một cách đầy đủ được. Nhiều loại sinh vật khác có cùng 

một phần mã gien của chúng ta. Tri thức rời rạc và những 

thông tin tách biệt có thể trở thành một hình thức thiếu hiểu 

biết, nếu chúng ta không biết kết hợp chúng lại với nhau 

thành một tầm nhìn rộng lớn hơn về thực tại. 



  96 
 

139. Khi nói về “môi trường”, chúng ta thực sự muốn nói 

đến mối tương quan tồn tại giữa thiên nhiên và xã hội 

đang sống trong đó. Không thể xem thiên nhiên như một 

thứ tách rời khỏi bản thân chúng ta hoặc như một bối cảnh 

thuần tuý để chúng ta sống trong đó. Chúng ta là một phần 

của thiên nhiên, được hội nhập trong thiên nhiên và liên 

tục tương tác với thiên nhiên. Để nhận biết lý do một khu 

vực bị ô nhiễm, cần phải có một loạt nghiên cứu về xã hội, 

kinh tế, các lối hành xử và cách thức nắm bắt thực tại của 

nó. Với quy mô thay đổi quá lớn, chúng ta không thể tìm 

được một câu trả lời cụ thể, đặc thù cho từng phần của 

vấn đề. Nhất thiết phải tìm kiếm những giải pháp toàn diện 

suy xét tất cả các tương tác trong chính hệ thống thiên 

nhiên và với các hệ thống xã hội. Chúng ta không đối diện 

với hai cuộc khủng hoảng riêng biệt của môi trường và xã 

hội, nhưng đối diện với một cuộc khủng hoảng phức tạp 

duy nhất cả về xã hội lẫn môi trường. Các chiến lược cho 

một giải pháp đòi hỏi một cách tiếp cận toàn diện để chống 

lại đói nghèo, khôi phục phẩm giá cho người bị loại trừ và 

đồng thời bảo vệ thiên nhiên.  

140. Do có nhiều yếu tố khác nhau cần xem xét khi xác 

định một hoạt động cụ thể ảnh hưởng thế nào đến môi 

trường, nhất định phải nhìn nhận vai trò đặc biệt của các 

nhà nghiên cứu, tạo điều kiện cho tương tác của họ được 

dễ dàng và đảm bảo sự tự do học thuật cho họ. Cuộc 

nghiên cứu hiện nay cung cấp cho chúng ta những hiểu 

biết về cách các thụ tạo liên kết với nhau để tạo nên 

những đơn vị rộng lớn hơn mà ngày nay chúng ta gọi bằng 

thuật ngữ “hệ sinh thái”. Chúng ta xem xét những hệ thống 

này không chỉ để tìm cách sử dụng chúng hợp lý nhất, 

nhưng còn vì chúng có giá trị nội tại độc lập với việc sử 

dụng chúng. Mỗi sinh vật trong tư cách là thụ tạo của 



  97 
 

Thiên Chúa, đều tốt lành và đáng trân trọng; tương tự như 

thế, mỗi sinh vật đều có ý nghĩa trong tổng thể hài hòa của 

một không gian nhất định và có chức năng như một hệ 

thống. Dù chúng ta không luôn ý thức về điều đó, nhưng 

chúng ta tồn tại nhờ những hệ thống lớn lao này. Chúng ta 

chỉ cần nhắc đến tương tác giữa các hệ sinh thái để phân 

tán khí CO2, lọc nước, kiểm soát bệnh tật và bệnh dịch, 

hình thành đất đai, phân hủy chất thải, và nhiều cách khác 

mà chúng ta bỏ qua hay không biết đến. Một khi các nhà 

nghiên cứu ý thức về điều này, nhiều người sẽ nhận ra 

rằng chúng ta đang sống và hành động theo cơ sở của 

thực tại đã được ban cho chúng ta trước đó, đi trước hiện 

hữu và khả năng của chúng ta. Vì thế, khi nói về “việc sử 

dụng bền vững”, chúng ta phải luôn luôn xem xét khả năng 

tái tạo của mỗi hệ sinh thái trong các lãnh vực và khía 

cạnh khác nhau.  

141. Tăng trưởng kinh tế có xu hướng tạo ra những cơ 

chế và sự đồng nhất nhằm giảm bớt thủ tục và các khoản 

chi phí. Điều này đòi hỏi một “sinh thái học kinh tế” có khả 

năng thúc đẩy tầm nhìn rộng hơn về thực tại. Thật vậy, 

bảo vệ môi trường là “một phần thiết yếu của tiến trình 

phát triển và không thể tách riêng khỏi tiến trình để xem 

xét được”.114 Chúng ta rất cần một chủ nghĩa nhân văn có 

khả năng quy tụ các lãnh vực tri thức lại với nhau, bao 

gồm cả kinh tế, để phục vụ một tầm nhìn toàn diện và hội 

nhập hơn. Ngày nay, việc phân tích các vấn đề môi trường 

không thể tách rời khỏi việc phân tích con người, gia đình, 

việc làm và các bối cảnh đô thị; cũng vậy, cách thức cá 

nhân tương quan với bản thân sẽ thể hiện trong cách họ 

tương quan với tha nhân và với môi trường. Có một mối 

                                                
114 Tuyên ngôn Rio về Môi trường và Phát triển (14.6.1992), Principle 4. 



  98 
 

liên hệ qua lại giữa các hệ sinh thái và giữa các lãnh vực 

khác nhau của tương tác xã hội, một lần nữa cho thấy 

rằng “tổng thể thì lớn hơn từng phần”.115 

142. Nếu mọi thứ có liên hệ với nhau thì sự lành mạnh của 

các tổ chức xã hội cũng có tác động đối với môi trường và 

phẩm chất cuộc sống con người. “Mọi vi phạm đến tình 

liên đới và tình bằng hữu dân sự đều làm tổn hại đến môi 

trường”.116 Theo nghĩa này, sinh thái học xã hội nhất định 

phải có thể chế và dần dần mở rộng ra đến toàn thể xã 

hội, từ nhóm xã hội đầu tiên là gia đình, đến địa phương 

rộng hơn là các cộng đồng quốc gia và quốc tế. Bên trong 

mỗi giai tầng xã hội, và giữa chúng với nhau, các thể chế 

phát triển để điều tiết các mối tương quan của con người. 

Bất cứ điều gì làm suy yếu những thể chế này đều có 

những tác động tiêu cực, như bất công, bạo lực và mất tự 

do. Một số quốc gia bị chi phối bởi một hệ thống thể chế 

bấp bênh, tạo nên những vấn đề lớn cho người dân, trong 

khi có những người trục lợi từ hoàn cảnh ấy. Dù là trong 

việc quản lý của nhà nước, của các cấp độ xã hội dân sự, 

hay các mối tương quan giữa các cá nhân, ngày nay tình 

trạng thiếu tôn trọng luật pháp trở nên phổ biến hơn. Luật 

pháp có thể được thiết lập tốt nhưng vẫn là chữ chết. 

Trong những trường hợp như thế, liệu chúng ta có thể hy 

vọng pháp lý và các quy định liên quan đến môi trường sẽ 

thực sự hữu hiệu? Ví dụ, các quốc gia có luật pháp rõ ràng 

về việc bảo vệ rừng vẫn tiếp tục im lặng khi họ thấy luật 

pháp liên tục bị vi phạm. Hơn thế nữa, điều xảy ra ở bất kì 

một khu vực nào có thể ảnh hưởng trực tiếp hay gián tiếp 

đến những khu vực khác. Do đó, việc tiêu thụ thuốc gây 

                                                
115 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 237: AAS 105 (2013), 1116. 
116 BENEDICT XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29.6.2009), 51: AAS 101 
(2009), 687. 



  99 
 

nghiện ở các xã hội giàu có sẽ thúc đẩy gia tăng liên tục 

lượng sản phẩm xuất khẩu từ những vùng nghèo hơn, nơi 

đó sẽ có tham nhũng, sự sống bị phá hủy và môi trường 

tiếp tục suy thoái. 

II. SINH THÁI HỌC VĂN HOÁ 

143. Cùng với di sản thiên nhiên, cũng có di sản lịch sử, 

nghệ thuật và văn hoá đang bị đe doạ. Di sản này là một 

phần của bản sắc địa phương và là một nền tảng để xây 

dựng thành phố có thể sinh sống được. Vấn đề không phải là 

phá đổ cái cũ và xây dựng các thành phố mới, giả thiết nơi 

đó có sự tôn trọng môi trường hơn nhưng không chắc là nơi 

hấp dẫn hơn để sinh sống. Hơn nữa, cần phải kết hợp lịch 

sử, văn hoá và kiến trúc của mỗi địa phương để bảo tồn bản 

sắc nguyên thủy của nó. Sinh thái học cũng liên quan đến 

việc bảo vệ các kho tàng văn hoá của nhân loại theo nghĩa 

rộng nhất. Cụ thể hơn, nó đòi hỏi phải quan tâm hơn đến nền 

văn hoá địa phương khi nghiên cứu các vấn đề môi trường, 

cổ võ cuộc đối thoại giữa ngôn ngữ khoa học - kĩ thuật và 

ngôn ngữ của người dân. Văn hoá không chỉ là những gì 

chúng ta thừa hưởng từ quá khứ, nhưng trên hết là một thực 

tại sống động, năng động và thông phần trong hiện tại. 

Chúng ta không được loại trừ điều này khi nghĩ đến mối 

tương quan giữa con người và môi trường. 

144. Quan điểm tiêu thụ của con người, được các cơ chế 

của nền kinh tế toàn cầu hiện nay cổ võ, có tác động san 

bằng các nền văn hoá, hạ thấp sự đa dạng phong phú vốn 

là di sản của toàn thể nhân loại. Nỗ lực giải quyết tất cả 

mọi vấn đề với những quy định thống nhất hoặc can thiệp 

kĩ thuật có thể dẫn đến việc coi thường tính phức tạp của 

những vấn đề địa phương cần sự tham dự tích cực của tất 



  100 
 

cả các thành viên trong cộng đồng. Những tiến trình mới 

có thể không phù hợp với khung hoạt động được đề xuất từ 

bên ngoài; chúng cần được dựa trên chính nền văn hoá địa 

phương. Như sự sống và thế giới là những thực tại năng 

động, sự chăm sóc của chúng ta dành cho thế giới cũng 

phải linh hoạt và năng động. Các giải pháp thuần tuý kỹ 

thuật gặp rủi ro ngay khi chạm tới những hiện tượng bên 

ngoài, chứ chưa nói đến những vấn đề bên trong nghiêm 

trọng hơn. Cần tôn trọng quyền của các dân tộc và các nền 

văn hoá. Cần hiểu rằng sự phát triển của một nhóm xã hội 

giả thiết một tiến trình lịch sử diễn ra trong bối cảnh văn 

hóa, đòi hỏi sự tham dự thường trực và năng động của 

người dân địa phương trong chính nền văn hoá của họ. 

Khái niệm về phẩm chất cuộc sống cũng không thể được áp 

đặt từ bên ngoài, vì phải hiểu phẩm chất cuộc sống trong 

thế giới biểu tượng và tập quán riêng của mỗi nhóm người.  

145. Nhiều hình thức khai thác và hạ giá môi trường không 

chỉ làm cạn kiệt các nguồn tài nguyên đang cung cấp kế sinh 

nhai cho các cộng đồng địa phương, mà còn xoá bỏ những 

cấu trúc xã hội đã hình thành nên bản sắc văn hoá, cảm thức 

về ý nghĩa cuộc sống và cộng đồng trong một thời gian dài. 

Sự biến mất của một nền văn hoá có thể nghiêm trọng như 

hoặc hơn sự biến mất của một số chủng loại thực vật hay 

động vật. Áp đặt một lối sống thống trị gắn liền với một hình 

thức sản xuất nhất định cũng nguy hại như làm thay đổi các 

hệ sinh thái.  

146. Theo nghĩa này, rất cần phải thể hiện sự quan tâm đặc 

biệt dành cho các cộng đồng bản địa và truyền thống văn 

hoá của họ. Họ không phải là một thiểu số trong số các 

cộng đồng khác, nhưng là những đối tác quan trọng, nhất là 

khi đưa ra những dự án lớn ảnh hưởng đến đất đai của họ. 



  101 
 

Đối với họ, đất đai không phải là một món hàng nhưng là 

một món quà từ Thiên Chúa và từ ông bà tổ tiên là những 

người đang yên nghỉ ở đó; đất là một không gian thánh 

thiêng mà họ cần phải tương tác nếu muốn tiếp tục duy trì 

bản sắc và giá trị của họ. Khi ở trên đất của họ, chính họ sẽ 

chăm sóc nó tốt nhất. Tuy nhiên, ở nhiều nơi trên thế giới, 

người ta gây áp lực buộc họ phải rời bỏ quê hương để 

nhường chỗ cho các dự án nông nghiệp hay khai thác 

quặng mỏ, những dự án này không đoái hoài gì đến sự suy 

thoái thiên nhiên và văn hoá.  

III. SINH THÁI HỌC ĐỜI SỐNG HẰNG NGÀY 

147. Sự phát triển đích thực sẽ thăng tiến toàn diện phẩm 

chất cuộc sống con người và xem xét bối cảnh sinh sống của 

họ. Những bối cảnh này ảnh hưởng đến cách nghĩ, cảm 

nhận và hành động của chúng ta. Trong phòng, trong nhà, 

nơi làm việc và khu xóm của chúng ta, chúng ta sử dụng môi 

trường như một cách thể hiện căn tính của chúng ta. Chúng 

ta nỗ lực để thích nghi với môi trường, nhưng khi nó bị mất 

trật tự, hỗn loạn hay bão hoà với tiếng ồn và vẻ xấu xí, sự 

kích thích quá mức sẽ làm cho chúng ta khó hội nhập và cảm 

thấy hạnh phúc. 

148. Có những cá nhân, những nhóm rất sáng tạo và quảng 

đại đáp ứng những giới hạn của môi trường bằng cách thay 

đổi những điều kiện bất lợi xung quanh, định hướng cuộc 

đời của họ giữa những ngổn ngang và bất ổn. Chẳng hạn ở 

một số nơi, khi mặt tiền nhà trông rất tồi tàn, người dân 

quan tâm đặc biệt cho phần nội thất của ngôi nhà, hoặc tìm 

niềm vui trong sự nồng ấm và thân thiện của những người 

khác. Đời sống xã hội lành mạnh có thể thắp sáng một môi 

trường mà ban đầu không ai cảm thấy có thể ở được. Đôi 



  102 
 

khi một nền sinh thái đáng khen ngợi được thực hiện giữa 

những người nghèo bất chấp biết bao gian khó. Cảm giác 

ngột ngạt ở những nơi dân cư đông đúc có thể biến tan khi 

các mối tương quan gần gũi và ấm áp được phát triển, khi 

các cộng đồng được lập nên, khi những giới hạn của môi 

trường được đền bù bằng đời sống nội tâm của mỗi người 

cảm thấy gắn bó trong một mạng lưới liên đới và thuộc về. 

Bằng cách này, bất cứ nơi nào cũng có thể biến từ địa ngục 

trần gian thành khung cảnh cho một đời sống tử tế. 

149. Tình trạng cực nghèo xảy ra ở những vùng thiếu sự 

hòa hợp, thiếu không gian mở rộng hoặc tiềm năng để hội 

nhập, có thể dẫn đến những sự cố vô nhân đạo hay bóc lột 

của các tổ chức tội phạm. Tại những vùng ngoại ô bất ổn 

của các thành phố lớn, kinh nghiệm hằng ngày về tình trạng 

quá tải và vô danh xã hội tạo ra cảm giác bị mất gốc có thể 

dẫn đến hành vi chống đối xã hội và bạo lực. Tuy nhiên, tôi 

muốn khẳng định rẳng tình yêu luôn luôn chiến thắng. Nhiều 

người ở trong hoàn cảnh như thế vẫn có thể đan dệt những 

mối liên kết thuộc về và cùng nhau, biến sự quá tải thành 

kinh nghiệm của một cộng đồng biết phá vỡ bức tường của 

cái tôi và vượt qua những rào cản của ích kỷ. Kinh nghiệm 

về sự cứu rỗi mang tính cộng đồng này làm nảy sinh những 

ý tưởng sáng tạo cho sự tiến bộ của một toà nhà hay một 

khu phố.117 

150. Vì không gian sống và hành vi của con người có tương 

quan với nhau, nên những người thiết kế các toà nhà, khu 

                                                
117 Một số tác giả nhấn mạnh những giá trị thông thường, ví dụ như trong 
cuốn villas, chabolas or favelas of Latin America: cf. JUAN CARLOS 

SCANNONE, S.J., “La irrupción del pobre y la lógica de la gratuidad”, in 
JUAN CARLOS SCANNONE and MARCELO PERINE (eds.), Irrupción del 
pobre y quehacer filosófico. Hacia una nueva racionalidad, Buenos Aires, 
1993, 225-230. 



  103 
 

phố, không gian công cộng và thành phố cần sự đóng góp 

của các ngành khác để giúp chúng ta hiểu được những tiến 

trình tư duy, ngôn ngữ biểu tượng và cách hành động của 

người dân. Chỉ tìm kiếm vẻ đẹp của thiết kế thôi thì không 

đủ. Đáng quý hơn vẫn là việc phục vụ cho một vẻ đẹp khác, 

đó là phẩm chất cuộc sống của người dân, sự thân thuộc 

của họ với môi trường, việc gặp gỡ và sự trợ giúp lẫn nhau. 

Cũng vì thế, chúng ta thấy điều quan trọng khi quy hoạch đô 

thị là phải xét đến quan điểm của những người sống trong 

khu vực đó. 

151. Cũng cần bảo vệ những khu vực công cộng, địa danh 

và cảnh quan đô thị, là những nơi làm gia tăng cảm thức 

thuộc về, cội nguồn, “cảm thấy như ở nhà” trong thành phố 

của chúng ta và quy tụ chúng ta lại với nhau. Quan trọng là 

các khu vực của thành phố cần phải liên kết với nhau và 

những người đang sống ở đó phải có một ý thức về tổng thể, 

chứ không rút lui vào một khu phố và không nhận thấy thành 

phố lớn là không gian họ chia sẻ với những người khác. Phải 

tính toán các yếu tố khác nhau kết hợp lại để tạo thành một 

tổng thể trong những can thiệp ảnh hưởng đến phong cảnh 

đô thị hay nông thôn, và tổng thể ấy phải được cư dân tiếp 

nhận như một khuôn khổ phù hợp và ý nghĩa cho cuộc sống 

của họ. Những người khác sẽ không bị coi là người xa lạ, 

nhưng là một phần của cái “chúng ta” mà tất cả chúng ta 

đang nỗ lực xây dựng. Vì thế, trong những bối cảnh đô thị và 

nông thôn, thật hữu ích khi dành riêng và bảo vệ một số nơi 

khỏi những thay đổi do can thiệp của con người.  

152. Thiếu nhà ở là một vấn đề nghiêm trọng ở nhiều nơi 

trên thế giới, cả ở vùng nông thôn lẫn ở những thành phố 

lớn, vì các khoản ngân sách nhà nước chỉ chi trả một phần 

rất nhỏ cho nhu cầu này. Không chỉ người nghèo, mà còn 



  104 
 

nhiều thành phần xã hội khác nữa đều thấy khó sở hữu 

được một ngôi nhà. Sở hữu được ngôi nhà có tầm quan 

trọng lớn đối với phẩm giá cá nhân và sự phát triển của gia 

đình. Đây là một vấn đề chính đối với sinh thái học con 

người. Ở một số nơi có những khu phố ổ chuột tạm thời 

mọc lên, điều nên làm là phát triển những khu vực ấy thay 

vì đập phá hay trục xuất cư dân ở đó. Khi người nghèo 

sống trong những khu ổ chuột mất vệ sinh hay trong những 

khu chung cư nguy hiểm, “trong những trường hợp phải tái 

định cư, để không chồng chất đau khổ cho người dân, cần 

phải cung cấp đầy đủ thông tin với những chọn lựa về nhà 

cửa tử tế và những người trực tiếp liên quan phải được 

quyền tham dự vào tiến trình đó”.118 Đồng thời, phải có sự 

sáng tạo để kết hợp những khu phố xuống cấp với thành 

phố đang mong ước: “Thật tuyệt vời biết bao khi những 

thành phố này vượt thắng được sự thiếu tin tưởng, kết hợp 

với những người khác và làm cho sự kết hợp này trở thành 

một yếu tố mới cho sự phát triển! Thật hấp dẫn biết bao các 

thành phố, ngay trong bản thiết kế kiến trúc đã có đầy 

những không gian kết nối, tương quan và ưu tiên tiếp nhận 

người khác!”119 

153. Phẩm chất cuộc sống ở các thành phố có nhiều liên hệ 

với hệ thống giao thông, là một nguồn gây phiền toái cho 

người sử dụng. Nhiều xe hơi lưu thông trong các thành phố 

tạo ra tình trạng kẹt xe, gia tăng mức độ ô nhiễm và tiêu thụ 

khối lượng lớn năng lượng không tái tạo được. Nó còn đòi 

hỏi phải xây dựng nhiều đường sá và các khu vực đậu xe 

khiến cảnh quan đô thị bị phá hoại. Nhiều chuyên gia đồng 

ý về sự cần thiết dành ưu tiên cho phương tiện giao thông 

                                                
118 HỘI ĐỒNG TÒA THÁNH CÔNG LÝ VÀ HÒA BÌNH, Học thuyết xã hội của 
Hội Thánh, 482. 
119 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 210: AAS 105 (2013), 1107. 



  105 
 

công cộng. Tuy nhiên, một vài giải pháp cần thiết sẽ không 

dễ dàng được xã hội chấp nhận, nếu những cải tiến đó 

không được thực hiện ngay trong chính hệ thống của 

những thành phố mà người dân đang phải chịu đựng những 

điều kiện không tốt vì đông đúc, bất tiện, các dịch vụ thất 

thường và thiếu an toàn. 

154. Việc tôn trọng phẩm giá làm người của chúng ta 

thường bị phiền nhiễu bởi những thực tại hỗn loạn mà con 

người phải chịu đựng trong đời sống đô thị. Tuy nhiên, điều 

này không được làm cho chúng ta thiếu quan tâm đến 

những kinh nghiệm bị bỏ rơi và loại trừ của nhiều cư dân 

vùng nông thôn luôn thiếu những dịch vụ thiết yếu, hay của 

những công nhân ở trong điều kiện lao động khổ sai, không 

có quyền lợi và thậm chí không có hy vọng về một cuộc 

sống tử tế hơn. 

155. Sinh thái học con người cũng hàm chứa một thực tại 

sâu xa khác: mối tương quan giữa đời sống con người và 

luật luân lý, đã được khắc ghi vào trong bản tính của chúng 

ta và cần thiết cho việc tạo nên một môi trường có phẩm giá 

hơn. Đức Giáo Hoàng Bênêđictô XVI nói về “sinh thái học 

con người”, dựa trên sự thật là “con người cũng có một bản 

chất mà chính con người phải tôn trọng và không được tự ý 

thao túng nó”.120 Cần nhìn nhận rằng chính thân xác chúng 

ta đặt chúng ta trong mối tương quan với môi trường và 

với những sinh vật khác. Đón nhận thân xác như món quà 

của Thiên Chúa là cần thiết để đón tiếp và chấp nhận toàn 

thế giới như quà tặng từ Chúa Cha và ngôi nhà chung của 

chúng ta. Lý luận rằng chúng ta có quyền tuyệt đối trên 

thân xác sẽ biến thành ý nghĩ chúng ta có quyền tuyệt đối 

                                                
120 Phát biểu tại Bundestag, Berlin (22.9.2011): AAS 103 (2011), 668. 



  106 
 

trên công trình tạo dựng một cách tinh vi. Biết đón nhận 

thân xác của chúng ta, chăm sóc và tôn trọng ý nghĩa trọn 

vẹn của nó, là một yếu tố thiết yếu của bất cứ một sinh thái 

học đích thực nào về con người. Cũng thế, nhận biết giá trị 

của thân xác trong phái tính nữ hay nam là điều cần thiết 

để nhận biết chính mình trong cuộc gặp gỡ với người 

khác. Như thế chúng ta có thể vui vẻ chấp nhận quà tặng 

cụ thể của một người nam hay người nữ khác, đón nhận 

công trình của Thiên Chúa là Đấng Tạo Hóa, và thấy được 

sự phong phú hỗ tương. Chỉ tìm cách “xóa bỏ khác biệt 

giới tính vì không biết đối diện với nó thế nào” là một thái 

độ không lành mạnh.121 

IV. NGUYÊN TẮC VỀ THIỆN ÍCH CHUNG  

156. Sinh thái học con người không thể tách rời khái niệm 

về thiện ích chung, là nguyên tắc đạo đức xã hội trọng tâm 

và thống nhất. Thiện ích chung là “tổng thể những điều kiện 

của đời sống xã hội cho phép các nhóm xã hội và các thành 

viên cá thể đạt đến sự thành toàn của họ một cách tương 

đối hoàn hảo và dễ dàng”.122 

157. Thiện ích chung bao hàm sự tôn trọng con người đã 

được phú ban những quyền cơ bản và bất khả xâm phạm 

hướng tới sự phát triển toàn diện. Nó cũng đòi hỏi như thế 

đối với chế độ phúc lợi xã hội và sự phát triển của nhiều 

nhóm trung gian theo nguyên tắc bổ trợ. Nổi bật lên trong 

các nhóm này là gia đình - tế bào nền tảng của xã hội. Sau 

cùng, thiện ích chung kêu gọi hoà bình xã hội, sự ổn định 

và an ninh của một trật tự nhất định là điều không thể đạt 

                                                
121 Giáo lý (15.4.2015): L’Osservatore Romano, 16.4.2015, p.8. 
122 CÔNG ĐỒNG ĐẠI KẾT VATICAN II, Hiến chế Mục vụ của Hội Thánh 
trong thế giới hiện đại Gaudium et Spes, 26. 



  107 
 

được nếu không quan tâm cụ thể đến sự phân phối  công 

bằng; bất cứ khi nào điều này bị vi phạm, bạo lực sẽ luôn 

tiếp diễn. Xã hội nói chung và đặc biệt là nhà nước buộc 

phải bảo vệ và cổ võ thiện ích chung. 

158. Trong hoàn cảnh hiện tại của xã hội toàn cầu, những 

bất công tồn tại và số người bị tước đoạt nhân quyền cơ 

bản và bị loại trừ gia tăng, nguyên tắc thiện ích chung lập 

tức trở thành một mệnh lệnh liên đới và chọn lựa ưu tiên 

cho người nghèo khổ trong số anh chị em của chúng ta, 

như một hệ quả logic và không thể né tránh. Chọn lựa này 

đòi hỏi phải nhìn nhận mọi của cải trên thế giới đều có đích 

điểm chung, nhưng như tôi đã đề cập trong Tông huấn 

Evangelii Gaudium,123 điều này trước hết đòi phải trân trọng 

phẩm giá của người nghèo dưới ánh sáng của những xác 

tín sâu thẳm nhất của chúng ta trong tư cách là người tín 

hữu. Chúng ta chỉ cần nhìn xung quanh sẽ thấy rằng, ngày 

nay, chọn lựa này thực sự là mệnh lệnh đạo đức thiết yếu 

để đạt tới thiện ích chung cách hữu hiệu.  

V. CÔNG BẰNG GIỮA CÁC THẾ HỆ  

159. Khái niệm về thiện ích chung cũng mở rộng tới các thế 

hệ tương lai. Cuộc khủng hoảng kinh tế toàn cầu gây ra 

những tác động nguy hại rõ ràng và đau đớn cho định mệnh 

chung của chúng ta, trong đó có cả những người đến sau 

chúng ta. Chúng ta không còn có thể nói về sự phát triển 

bền vững tách rời khỏi sự liên đới giữa các thế hệ. Nghĩ 

đến thế giới mà chúng ta sẽ để lại cho các thế hệ tương 

lai, chúng ta sẽ nhìn mọi sự theo cách khác; chúng ta nhận 

biết rằng thế giới là một quà tặng đã được lãnh nhận cách 

                                                
123 Cf. Nos. 186-201: AAS 105 (2013), 1098-1105. 



  108 
 

nhưng không thì cũng phải chia sẻ với những người khác 

cách nhưng không. Vì thế giới đã được trao ban cho 

chúng ta, nên chúng ta không thể nhìn thực tại một cách 

thực dụng thuần tuý, trong đó hiệu quả và năng suất chỉ 

hướng đến lợi ích cá nhân. Sự liên đới giữa các thế hệ 

không mang tính tùy chọn, nhưng nó là một vấn đề căn 

bản của công bằng, vì thế giới mà chúng ta đã lãnh nhận 

cũng thuộc về những người sẽ đến sau chúng ta. Hội đồng 

Giám mục Bồ Đào Nha kêu gọi chúng ta nhìn nhận sự 

công bằng bó buộc này: “Môi trường nằm trong logic tiếp 

nhận. Nó là một khoản nợ mà mỗi thế hệ nhận và phải tiếp 

tục trao lại cho thế hệ kế tiếp”.124 Một sinh thái học toàn 

diện sẽ mang tầm nhìn rộng lớn này. 

160. Chúng ta muốn trao lại một thế giới như thế nào cho 

những người đến sau, cho con em của chúng ta hiện đang 

lớn lên? Câu hỏi này không chỉ liên hệ đến môi trường một 

cách biệt lập; vấn đề không thể được tiếp cận theo từng 

mảnh. Khi tự hỏi về thế giới của tương lai, chúng ta trước 

hết phải nghĩ về định hướng tổng thể của nó, ý nghĩa và các 

giá trị của nó. Nếu chúng ta không đấu tranh với những vấn 

đề sâu xa hơn, tôi tin rằng sự quan tâm đến môi trường của 

chúng ta sẽ không đạt được những kết quả ý nghĩa. Nếu 

chúng ta can đảm đối diện với những vấn đề này, chúng ta 

sẽ được dẫn dắt một cách vững vàng đến những câu hỏi 

khác: Đâu là mục đích của cuộc sống chúng ta trên thế giới 

này? Tại sao chúng ta ở đây? Đâu là mục tiêu của công 

việc và tất cả những nỗ lực của chúng ta? Trái đất cần gì ở 

chúng ta? Do đó, chỉ nói chúng ta phải quan tâm đến các 

thế hệ tương lai mà thôi thì không đủ. Phải nhìn nhận rằng 

phẩm giá của chúng ta đang bị đe dọa. Việc để lại một hành 

                                                
124 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC BỒ ĐÀO NHA, Thư Mục vụ Trách nhiệm Liên đới 
về thiện ích chung (15.9.2003), 20. 



  109 
 

tinh không thể sống nổi cho các thế hệ tương lai, trước hết 

và trên hết, tuỳ thuộc vào chúng ta. Vấn đề này là bi kịch 

cho chúng ta, vì nó liên hệ đến ý nghĩa tối hậu của cuộc lữ 

hành trần thế của chúng ta.  

161. Không còn có thể khinh miệt và mỉa mai những lời tiên 

báo về tận thế nữa. Chúng ta chắc chắn sẽ để lại cho thế 

hệ kế tiếp những mảnh vỡ, hoang mạc và bụi bẩn. Tốc độ 

tiêu thụ, chất thải và sự biến đổi môi trường đã vượt quá 

khả năng của hành tinh đến nỗi lối sống hiện tại của chúng 

ta, vốn đã không ổn định, chỉ có thể tạo ra những thảm hoạ, 

như chúng ta đã thấy xảy ra định kỳ ở nhiều khu vực trên 

thế giới. Những tác động của tình trạng mất cân bằng hiện 

nay chỉ có thể được giảm thiểu bằng hành động dứt khoát 

của chúng ta, ở đây và bây giờ. Chúng ta phải suy nghĩ về 

trách nhiệm của chúng ta trước những người sẽ phải gánh 

chịu hậu quả khốc liệt. 

162. Khó khăn của chúng ta khi nghiêm túc đảm nhận 

thách đố này có liên hệ đến sự suy thoái đạo đức và văn 

hoá là thứ đi cùng với suy thoái môi trường. Những người 

nam và người nữ của thế giới hậu hiện đại sẽ gặp mối 

nguy về chủ nghĩa cá nhân rộng khắp, và nhiều vấn đề xã 

hội có liên hệ với nền văn hoá quy ngã, tìm sự thoả mãn 

tức thời của thời đại chúng ta. Chúng ta thấy điều này ở 

trong cuộc khủng hoảng gia đình, các mối liên kết xã hội 

và những khó khăn của việc nhìn nhận người khác. Các 

bậc cha mẹ có thể bị cuốn hút vào việc tiêu thụ và lãng phí 

quá mức, ảnh hưởng đến con cái của họ sau này rất khó 

để sở hữu được một căn nhà và xây dựng một gia đình. 

Hơn nữa, việc không có khả năng suy nghĩ nghiêm túc về 

các thế hệ tương lai có liên hệ đến sự bất lực của chúng ta 

trong việc mở rộng chân trời của những mối quan tâm và 



  110 
 

chú ý đến những người vẫn bị loại trừ khỏi sự phát triển. 

Chúng ta đừng chỉ nghĩ đến người nghèo của tương lai, 

hãy nghĩ đến người nghèo của hiện tại, đời sống của họ 

trên trái đất này ngắn ngủi và họ không chờ đợi được nữa. 

Do đó, “ngoài cảm thức công bằng hơn về sự liên đới giữa 

các thế hệ, phải nhắc đến sự cần thiết cấp bách mang tính 

đạo đức cho một cảm thức mới về tình liên đới trong mỗi 

thế hệ nữa”.125 

  

                                                
125 BENEDICT XVI, Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 2010, 8: AAS 102 
(2010), 45. 



  111 
 

CHƯƠNG NĂM  

ĐƯỜNG HƯỚNG TIẾP CẬN VÀ HÀNH ĐỘNG  

163. Cho đến bây giờ, tôi đã nỗ lực để đề cập đến hàng loạt 

vấn đề hiện tại, nói đến những rạn nứt trong hành tinh của 

chúng ta cũng như những căn nguyên nhân bản sâu sắc của 

suy thoái môi trường. Mặc dù chỉ nguyên việc suy ngẫm thực 

tại này đã cho thấy cần thiết phải thay đổi đường hướng và 

cách hành động, nhưng giờ đây chúng ta sẽ nỗ lực để vạch 

ra những con đường chính của việc đối thoại, có thể giúp 

chúng ta thoát khỏi vòng xoáy của sự tự huỷ diệt hiện đang 

nhấn chìm chúng ta. 

I. ĐỐI THOẠI VỀ MÔI TRƯỜNG TRONG CỘNG ĐỒNG 

QUỐC TẾ  

164. Bắt đầu vào giữa thế kỷ trước và vượt qua nhiều khó 

khăn, đã có một sự xác tín lớn mạnh hơn về hành tinh 

của chúng ta là một quê hương và nhân loại là một dân tộc 

sống trong một ngôi nhà chung. Thế giới phụ thuộc lẫn 

nhau không chỉ làm cho chúng ta ý thức về ảnh hưởng tiêu 

cực của những lối sống, mô hình sản xuất và tiêu thụ nhất 

định; quan trọng hơn, nó đảm bảo các giải pháp được đề 

xuất mang góc độ toàn cầu, chứ không chỉ bảo vệ lợi ích 

của một vài quốc gia. Sự phụ thuộc lẫn nhau buộc chúng ta 

phải suy nghĩ về một thế giới với một kế hoạch chung. Tuy 

nhiên, sự thông thái đã đem lại những tiến bộ công nghệ 

lớn lao lại tỏ ra bất lực trong việc tìm kiếm những cách thức 

hữu hiệu nhằm giải quyết những vấn đề nghiêm trọng về 

môi trường và xã hội trên khắp thế giới. Cần có sự đồng 

thuận toàn cầu mới có thể giải quyết những vấn đề sâu xa 

hơn, chứ không thể giải quyết bằng những hành động đơn 



  112 
 

phương của các quốc gia riêng lẻ, như việc lên kế hoạch 

cho một nền nông nghiệp bền vững và đa dạng, phát triển 

những hình thức năng lượng tái tạo và ít gây ô nhiễm, khích 

lệ cách sử dụng năng lượng hiệu quả hơn, cổ võ cách quản 

lý các nguồn tài nguyên biển và rừng tốt hơn, đảm bảo mọi 

người được sử dụng nước uống.  

165. Chúng ta biết rằng công nghệ dựa trên việc sử dụng 

các nguyên liệu hoá thạch có tính gây ô nhiễm cao – đặc 

biệt là than, nhưng cũng có cả dầu hay thấp hơn là khí – 

chúng cần phải được thay thế dần dần và không được trì 

hoãn nữa. Trong khi chờ đợi sự phát triển rộng khắp của 

các nguồn năng lượng tái tạo, thật hợp lý nếu chúng ta 

chọn giải pháp thay thế ít gây hại hơn hoặc những giải pháp 

ngắn hạn. Cộng đồng quốc tế vẫn chưa đạt được những 

thoả thuận đầy đủ về trách nhiệm chi trả cho sự chuyển đổi 

năng lượng này. Trong những thập kỷ gần đây, các vấn đề 

về môi trường đã làm dấy lên cuộc tranh cãi công khai rất 

đáng chú ý và đã gợi lên một loạt các đáp trả dân sự nhiệt 

tình và quảng đại. Các chính sách và doanh nghiệp cũng từ 

từ phản ứng xứng hợp hơn với những thách đố cấp bách 

mà thế giới chúng ta đang đối diện. Mặc dù thời kỳ hậu 

công nghiệp có thể được nhớ đến như một trong những 

thời kỳ vô trách nhiệm nhất trong lịch sử, song cũng có lý do 

để hy vọng rằng nhân loại trong buổi bình minh của thế kỷ 

21 sẽ được nhớ đến vì đã quảng đại gánh vác hết những 

trọng trách của thời kỳ này. 

166. Trên khắp thế giới, phong trào sinh thái đã thực hiện 

được những bước tiến đáng kể, cũng nhờ vào nỗ lực của 

nhiều tổ chức xã hội dân sự. Không thể đề cập hết các tổ 

chức ấy ở đây, hoặc ôn lại lịch sử những đóng góp của họ; 

nhưng nhờ nỗ lực của họ, các vấn đề về môi trường dần 



  113 
 

dần tìm được một vị trí trong các chương trình nghị sự 

công và khích lệ những cách tiếp cận sâu xa hơn. Tuy 

nhiên, các Hội Nghị Thượng Đỉnh Thế Giới gần đây về môi 

trường lại không thoả mãn được những mong đợi, vì thiếu 

ý muốn chính trị, họ không thể đạt tới những thoả thuận 

toàn cầu đầy đủ ý nghĩa và hiệu quả về môi trường. 

167. Chúng ta nên đề cập đến Hội Nghị Thượng Đỉnh về 

Trái đất năm 1992 tại Rio de Janeiro. Hội Nghị này tuyên bố 

rằng “con người là trung tâm của các mối quan tâm dành 

cho sự phát triển bền vững”.126 Nhắc lại Tuyên Ngôn 

Stockholm năm 1972, nó nhắc nhớ sự hợp tác quốc tế để 

chăm sóc cho hệ sinh thái của toàn thể trái đất, nghĩa vụ 

phải trả giá của những người gây ô nhiễm và bổn phận 

đánh giá tác động đến môi trường của các dự án và công 

trình. Bản tuyên ngôn này đưa ra mục tiêu ổn định nồng độ 

khí nhà kính trong khí quyển, nhằm đảo ngược xu hướng 

nóng lên toàn cầu. Bản tuyên ngôn này cũng hoạch định 

lịch trình với kế hoạch hành động và công ước về sự đa 

dạng sinh học, và đưa ra các nguyên tắc có liên quan đến 

lâm nghiệp. Mặc dù hội nghị thượng đỉnh là một bước tiến 

thực sự và mang tính ngôn sứ, nhưng những thỏa thuận ấy 

lại được thực hiện cách nghèo nàn, thiếu những cơ chế 

thích hợp để giám sát, xác minh định kỳ và xử phạt trong 

những trường hợp không tuân thủ. Các nguyên tắc của bản 

tuyên ngôn này vẫn đợi chờ các phương thế áp dụng thực 

tế cách hiệu quả và linh hoạt hơn. 

168. Trong số những kinh nghiệm tích cực về vấn đề này, 

chúng ta có thể đề cập đến Công ước Basel về các chất thải 

độc hại, với hệ thống báo cáo, các tiêu chuẩn và kiểm soát 

                                                
126 Tuyên ngôn Rio về Môi trường và Phát triển (14.6.1992), Principle 1. 



  114 
 

của nó. Cũng có một Công ước quốc tế về buôn bán các loại 

động - thực vật nguy cấp, trong đó có những chuyến đi thực 

tế để xác minh việc tuân thủ hiệu quả. Nhờ Công ước Vienne 

về việc bảo vệ tầng Ôzôn và việc áp dụng nó thông qua Nghị 

định thư Montreal và những điều chỉnh, vấn đề các lớp ôzôn 

bị mỏng đi được đưa vào giai đoạn giải quyết.  

169. Chừng nào việc bảo vệ sự đa dạng sinh học và các vấn 

đề liên quan đến tình trạng sa mạc hoá chưa được quan 

tâm, thì sự tiến bộ đạt được ít có ý nghĩa. Những tiến bộ về 

vấn đề biến đổi khí hậu phải nói đáng tiếc là rất ít. Việc giảm 

các loại khí nhà kính đòi hỏi sự trung thực, can đảm và trách 

nhiệm, trên hết là từ phía các quốc gia mạnh hơn và gây ô 

nhiễm nhiều hơn. Hội nghị về Phát triển bền vững của Liên 

Hiệp Quốc “Rio+20” (Rio de Janeiro 2012), đã ban hành một 

văn kiện bao quát nhưng không hiệu quả. Những cuộc đàm 

phán quốc tế không đạt được bước tiến quan trọng bởi vị thế 

quyền lực của các quốc gia đặt lợi ích riêng trên thiện ích 

chung toàn cầu. Những quốc gia đang gánh chịu hậu quả 

của những điều chúng ta tìm cách che giấu sẽ không quên 

sự thất bại về lương tâm và trách nhiệm này. Thậm chí ngay 

khi Thông điệp này sắp ban hành, cuộc tranh luận vẫn đang 

gay gắt. Là các tín hữu, chúng ta không thể không xin Thiên 

Chúa ban một kết quả tích cực cho các cuộc thảo luận hiện 

tại, để các thế hệ tương lai sẽ không phải chịu đựng những 

hậu quả do sự trì hoãn thiếu khôn ngoan của chúng ta.  

170. Một số chiến lược nhằm giảm khí thải ô nhiễm kêu gọi 

việc quốc tế hoá các khoản chi phí môi trường. Việc này có 

nguy cơ áp đặt lên các nước có ít nguồn tài nguyên những 

cam kết nặng nề đối với việc làm giảm khí thải so với các 

nước công nghiệp hoá hơn. Áp đặt biện pháp như vậy sẽ 

trừng phạt các quốc gia đang cần phát triển nhất. Một sự 



  115 
 

bất công hơn nữa đang được thực hiện dưới chiêu bài bảo 

vệ môi trường. Cuối cùng thì người nghèo lại phải trả giá. 

Hơn nữa, vì tác động của biến đổi khí hậu sẽ được cảm 

nhận sau này, cho nên ngay cả các biện pháp nghiêm ngặt 

nhất hiện nay đang được áp dụng thì một số quốc gia khan 

hiếm các nguồn tài nguyên vẫn cần được trợ giúp để thích 

nghi với những tác động đã tạo ra và ảnh hưởng đến nền 

kinh tế của họ. Trong bối cảnh này, cần có trách nhiệm 

chung và riêng, như Hội Đồng Giám Mục Bolivia đã nói: 

“các quốc gia kiếm lợi nhiều từ công nghiệp hoá với lượng 

lớn khí thải nhà kính, phải có trách nhiệm hơn trong việc 

giải quyết các vấn đề đã gây ra”.127 

171. Chiến lược mua bán “tín dụng cacbon” có thể dẫn đến 

một hình thức đầu cơ mới chẳng giúp gì được cho việc làm 

giảm các khí thải gây ô nhiễm toàn thế giới. Hệ thống này 

dường như mang lại một giải pháp nhanh chóng và dễ dàng 

dưới dáng vẻ cam kết thực sự vì môi trường, nhưng không 

hề tạo nên một sự thay đổi triệt để nào. Nó có vẻ như một 

thủ đoạn để duy trì sự tiêu thụ thái quá ở một số quốc gia và 

khu vực.  

172. Đối với các nước nghèo, ưu tiên phải là loại bỏ tình 

trạng cực nghèo và cổ võ sự phát triển xã hội của dân tộc. 

Đồng thời, những quốc gia này cần nhận biết mức độ nguy 

hại của việc tiêu thụ trong một số bộ phận dân cư đặc 

quyền và đấu tranh chống tham nhũng cách hiệu quả hơn. 

Họ cũng buộc phải phát triển những hình thức sản xuất 

năng lượng ít gây ô nhiễm, nhưng họ cần sự trợ giúp của 

những quốc gia đã trải qua sự phát triển lớn lao bằng cái giá 

của tình trạng ô nhiễm liên tục trên hành tinh này. Việc tận 

                                                
127 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC BOLIVIA, Thư Mục vụ về Môi trường và Phát triển 
con người tại Bolivia El universo, don de Dios para la vida (3.2012), 86. 



  116 
 

dụng nguồn năng lượng mặt trời dồi dào đòi hỏi thiết lập 

những cơ chế và những khoản trợ cấp giúp các nước đang 

phát triển chuyển đổi công nghệ, trợ giúp kĩ thuật và nguồn 

tài chính, nhưng phải tôn trọng hoàn cảnh cụ thể của họ, vì 

“sự tương hợp của [hạ tầng cơ sở] với bối cảnh thiết kế 

không phải luôn được đánh giá cách đầy đủ”.128 Các khoản 

chi phí này có thể thấp so với những mối nguy về biến đổi 

khí hậu. Trong bất kì biến cố nào, những khoản chi phí này 

nhất định là những quyết định mang tính đạo đức, có căn 

nguyên trong sự liên đới của tất cả các dân tộc. 

173. Cần phải thi hành những thoả thuận quốc tế khẩn cấp, 

vì các nhà cầm quyền địa phương không đủ năng lực để 

can thiệp hiệu quả. Các mối tương quan giữa các nhà nước 

phải tôn trọng chủ quyền của nhau, nhưng cũng phải đặt ra 

những phương thế hỗ tương thống nhất để ngăn ngừa 

những thảm hoạ khu vực có ảnh hưởng đến hết mọi người. 

Cần có khung pháp lý toàn cầu để áp đặt những điều buộc 

và ngăn chặn những hành động không thể chấp nhận được, 

chẳng hạn các công ty hoặc các cường quốc xả chất thải 

bẩn hay những ngành công nghiệp gây ô nhiễm ngoài khơi 

của các quốc gia khác. 

175. Cùng một não trạng cản trở những quyết định dứt khoát 

nhằm đảo ngược khuynh hướng nóng dần toàn cầu cũng 

đang cản trở mục tiêu xóa nghèo. Cần có một cách tiếp cận 

tổng thể trách nhiệm hơn để giải quyết cả hai vấn đề: giảm ô 

nhiễm và phát triển các nước và các khu vực nghèo hơn. 

Thế kỷ 21, trong khi duy trì các hệ thống điều hành được 

thừa hưởng từ quá khứ, lại đang chứng kiến một sự suy yếu 

sức mạnh của các nhà nước quốc gia, chủ yếu là vì các 

                                                
128 HỘI ĐỒNG TÒA THÁNH CÔNG LÝ VÀ HÒA BÌNH, Năng lượng, Công lý 
và Hòa Bình, IV, 1, Vatican City (2014), 53. 



  117 
 

thành phần kinh tế và tài chính xuyên quốc gia có xu hướng 

thắng thế cả chính trị. Trước tình hình này, thật chính đáng 

để phát triển những tổ chức quốc tế mạnh mẽ và hiệu quả 

hơn, với những cơ quan được bổ nhiệm cách khách quan 

thông qua thoả thuận giữa các chính phủ quốc gia và có 

quyền xử phạt. Như Đức Giáo Hoàng Bênêđictô XVI đã xác 

định trong sự tiếp nối với Giáo huấn xã hội của Giáo Hội: “Để 

quản lý nền kinh tế toàn cầu; để làm sống lại các nền kinh tế 

đã bị quật ngã bởi khủng hoảng; để tránh sự suy thoái của 

cuộc khủng hoảng hiện tại và hậu quả là tình trạng mất cân 

đối lớn; để giải trừ quân bị toàn diện và đúng lúc, để có an 

toàn thực phẩm và hoà bình; để đảm bảo việc bảo vệ môi 

trường và điều tiết việc di dân, nhất thiết phải có một cơ quan 

chính trị thế giới thực sự, như vị tiền nhiệm của tôi là Chân 

Phước Gioan XXIII đã nêu ra cách đây vài năm.”129 Chính 

sách ngoại giao cũng phải mang lấy một tầm quan trọng mới 

để thúc đẩy những chiến lược quốc tế nhằm dự đoán trước 

được các vấn đề nghiêm trọng đang ảnh hưởng đến tất cả 

chúng ta. 

II. ĐỐI THOẠI VỚI NHỮNG CHÍNH SÁCH MỚI CỦA 

QUỐC GIA VÀ ĐỊA PHƯƠNG 

176. Không chỉ có tình trạng kẻ thắng người thua giữa các 

quốc gia, nó cũng có ngay trong chính các nước nghèo nữa. 

Từ đó cần phải xác định các trách nhiệm khác nhau. Vấn đề 

môi trường và phát triển kinh tế không chỉ được tiếp cận từ 

quan điểm khác biệt giữa các quốc gia; nhưng chúng còn 

yêu cầu chú ý đến các chính sách quốc gia và địa phương. 

                                                
129 BENEDICT XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29.6.2009), 67: AAS 101 
(2009). 



  118 
 

177. Trước nguy cơ con người sử dụng vô trách nhiệm các 

năng lực của mình, các nhà nước không thể bỏ qua trách 

nhiệm lên kế hoạch, điều phối, giám sát và xử phạt bên 

trong lãnh thổ của mình. Làm thế nào một xã hội có thể lên 

kế hoạch và bảo vệ tương lai của xã hội ấy giữa những đổi 

mới công nghệ liên tục? Một nguồn giám sát và điều phối có 

thẩm quyền là pháp luật, thiết lập những quy tắc ứng xử có 

thể chấp nhận được dưới ánh sáng của thiện ích chung. 

Một xã hội lành mạnh, trưởng thành và có chủ quyền phải 

đặt ra những giới hạn có liên quan đến dự báo, an ninh, quy 

định thích hợp, giám sát đúng lúc, loại trừ nạn tham nhũng, 

đáp ứng hữu hiệu trước những tác dụng phụ không mong 

muốn của các quy trình sản xuất, và can thiệp thích hợp khi 

đối diện với các rủi ro tiềm ẩn hoặc bất ổn. Đã có sự phát 

triển hệ thống pháp lý liên quan đến việc giảm tác động ô 

nhiễm của các hoạt động kinh doanh; cấu trúc chính trị và 

thể chế không chỉ tồn tại để tránh việc thi hành tệ hại, 

nhưng phải cổ võ cách thực hiện tốt nhất, kích thích sự 

sáng tạo trong việc tìm kiếm các giải pháp mới, tạo điều 

kiện cho sáng kiến của cá nhân và tập thể. 

178. Một chính sách quan tâm đến kết quả trước mắt được 

thành phần tiêu thụ ủng hộ chỉ hướng đến sự tăng trưởng 

ngắn hạn. Đối phó với quyền lợi trong việc bầu cử, các 

chính phủ chần chừ không muốn gây phẫn nộ công chúng 

bằng những biện pháp ảnh hưởng đến mức độ tiêu thụ 

hoặc gây nguy hiểm cho việc đầu tư nước ngoài. Những 

chính sách thiển cận làm trì hoãn chương trình nghị sự có 

tầm nhìn xa về môi trường trong chương trình tổng thể của 

các chính quyền. Chúng ta quên mất rằng “thời gian quan 

trọng hơn không gian”,130 chúng ta trở nên hữu hiệu hơn khi 

                                                
130 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 222: AAS 105 (2013), 1111. 



  119 
 

tạo ra những tiến trình chứ không phải là nắm giữ các vị thế 

quyền lực. Khả năng quản lý nhà nước thật sự được thể 

hiện khi vẫn duy trì được những nguyên tắc rộng lớn và tư 

duy cho thiện ích chung dài hạn trong những thời kỳ gian 

khó. Các thế lực chính trị không dễ thực thi nghĩa vụ này 

trong công cuộc xây dựng quốc gia.  

179. Ở một số nơi đang phát triển các hợp tác xã để khai 

thác nguồn năng lượng tái tạo đảm bảo việc tự túc của địa 

phương và thậm chí có thể bán phần thặng dư. Một ví dụ 

đơn giản cho thấy rằng trong khi trật tự thế giới hiện tại 

không đảm nhận trách nhiệm của mình, các cá nhân và 

nhóm địa phương lại có thể tạo ra sự khác biệt. Họ có thể 

khơi dậy ý thức trách nhiệm hơn, cảm thức mạnh mẽ về 

cộng đồng, sự sẵn sàng bảo vệ người khác, tinh thần sáng 

tạo và tình yêu sâu thẳm dành cho đất đai. Họ cũng quan 

tâm đến những gì họ sẽ để lại cho con cái cháu chắt. 

Những giá trị này được bén rễ sâu sắc ở nơi những dân tộc 

bản địa. Đôi khi việc thi hành luật pháp thôi thì không đủ vì 

nạn tham nhũng, áp lực công chúng đòi phải có một hành 

động chính trị mang tính quyết định. Xã hội, thông qua 

những tổ chức phi chính phủ và các nhóm trung gian, phải 

gây áp lực lên các chính quyền để phát triển những quy 

định, thủ tục và kiểm soát nghiêm ngặt hơn. Nếu các công 

dân không kiểm soát quyền lực chính trị - cấp quốc gia, khu 

vực và thành thị - thì sẽ không thể kiểm soát được sự nguy 

hại đến môi trường. Luật pháp địa phương cũng có thể hiệu 

quả hơn, nếu tồn tại thoả thuận giữa các cộng đồng lân cận 

để hỗ trợ các chính sách môi trường chung. 

180. Không có những công thức kiểu đồng phục, vì mỗi quốc 

gia hay khu vực có những vấn đề và giới hạn riêng của mình. 

Cũng đúng là chủ nghĩa hiện thực chính trị có thể kêu gọi 



  120 
 

những biện pháp và công nghệ mang tính chuyển đổi, miễn 

là chúng đi kèm với thiết kế và chấp nhận cam kết ràng buộc. 

Đồng thời, ở cấp độ quốc gia và địa phương, vẫn còn nhiều 

việc cần thực hiện, như xúc tiến những cách bảo tồn nguồn 

năng lượng, trong đó thúc đẩy hình thức sản xuất công 

nghiệp tối ưu hóa nguồn năng lượng và giảm nguồn nguyên 

liệu thô, loại bỏ khỏi thị trường các sản phẩm kém hiệu quả 

về năng lượng hoặc gây ô nhiễm, cải tiến hệ thống giao 

thông, khích lệ xây dựng và tu sửa lại những toà nhà nhằm 

giảm năng lượng tiêu thụ và mức độ ô nhiễm. Hoạt động 

chính trị ở cấp độ địa phương cũng định hướng điều chỉnh 

việc tiêu dùng, phát triển nền kinh tế về rác thải phân hủy và 

tái chế, bảo vệ các chủng loại nhất định và lập kế hoạch cho 

một nền nông nghiệp đa dạng và luân canh mùa màng. Nông 

nghiệp ở những khu vực nghèo có thể được cải thiện thông 

qua sự đầu tư vào cơ sở hạ tầng nông thôn, tổ chức tốt thị 

trường địa phương và quốc gia, hệ thống thuỷ lợi và phát 

triển các kĩ thuật nông nghiệp bền vững. Những hình thức 

hợp tác và tổ chức cộng đồng mới có thể được khích lệ để 

bảo vệ lợi ích của các nhà sản xuất nhỏ và bảo tồn hệ sinh 

thái địa phương khỏi sự huỷ diệt. Quả thật, còn nhiều điều 

cần phải thực hiện. 

181. Sự tiếp nối là thiết yếu, vì không thể thay đổi các chính 

sách biến đổi khí hậu và bảo vệ môi trường mỗi khi có sự 

thay đổi chính quyền. Các kết quả cần nhiều thời gian và 

đòi hỏi những khoản chi phí trực tiếp, nhưng không thể thấy 

được hiệu quả hữu hình trong một nhiệm kỳ của bất cứ 

chính quyền nào. Đó là lý do vì sao các nhà cầm quyền 

chính trị luôn ngần ngại can thiệp nếu không có áp lực công 

chúng và các tổ chức dân sự, hoặc chỉ khi nào có nhu cầu 

khẩn thiết phải giải quyết. Đảm nhận trách nhiệm và cái giá 

phải trả, các nhà chính trị không thể tránh khỏi xung đột với 



  121 
 

não trạng lợi ích và kết quả ngắn hạn đang thống lĩnh các 

nền kinh tế và chính trị ngày nay. Nhưng nếu họ can đảm, 

họ sẽ làm chứng cho phẩm giá Thiên Chúa ban tặng và để 

lại cho hậu thế một chứng tá về trách nhiệm xả kỷ. Một 

chính sách đúng đắn là điều cần thiết, nó có khả năng cải 

cách các thể chế, điều phối, cổ võ những cách thực hành 

tốt nhất, vượt thắng áp lực phi lý và tính ù lì quan liêu. Tuy 

nhiên, cũng cần phải nói thêm rằng ngay cả những cơ chế 

tốt nhất cũng có thể bị sụp đổ khi không có những mục tiêu 

và những giá trị xứng đáng, hoặc không có một chủ nghĩa 

nhân bản đích thực và sâu sắc làm nền tảng của một xã hội 

cao quý và quảng đại.  

III. ĐỐI THOẠI VÀ MINH BẠCH TRONG QUYẾT ĐỊNH  

182. Việc đánh giá tác động môi trường của các doanh 

nghiệp và dự án đòi hỏi những tiến trình chính trị minh bạch 

có sự tự do trao đổi quan điểm. Mặt khác, các hình thức 

tham nhũng nhằm trao đổi lợi ích vốn che giấu tác động 

thực sự đến môi trường của một dự án thường tạo ra 

những thoả thuận giả dối, không thông tin và tạo điều kiện 

để tranh luận đầy đủ. 

183. Không phải sau khi đã hoạch định đường hướng kinh 

doanh hay đề xuất một chính sách, kế hoạch hay chương 

trình cụ thể mới đưa ra việc đánh giá tác động đến môi 

trường. Nó phải là một phần của tiến trình ngay từ ban đầu, 

và được thực hiện liên ngành, minh bạch và độc lập khỏi 

mọi áp lực kinh tế hay chính trị. Việc đánh giá này cần phải 

gắn liền với nghiên cứu về các điều kiện làm việc và tác 

động trên sức khoẻ thể lý và tinh thần của người dân, trên 

nền kinh tế địa phương và an toàn công cộng. Do đó, kết 

quả kinh tế có thể được dự báo thực tế hơn, tính toán đến 



  122 
 

các tình huống tiềm năng và nhu cầu đầu tư xa hơn để điều 

chỉnh những tác động không mong muốn có thể xảy ra. 

Phải có sự thoả thuận giữa các bên liên quan để có thể đưa 

ra nhiều cách tiếp cận, giải pháp và khả năng khác nhau. 

Dân cư địa phương phải có chỗ đặc biệt trong bàn thảo 

luận; họ bận tâm về tương lai của riêng họ và con em của 

họ, và có thể xem xét các mục tiêu vượt ra khỏi lợi ích kinh 

tế tức thời. Chúng ta cần dừng lại để suy nghĩ về “những 

can thiệp” cứu lấy môi trường, trong đó ủng hộ các chính 

sách được phát triển và tranh luận bởi tất cả các bên liên 

quan. Việc tham gia của cư dân địa phương đưa tới thông 

tin đầy đủ về những dự án như thế, các rủi ro và cơ may 

của những dự án này; nó bao gồm cả giai đoạn lấy quyết 

định ban đầu và các hoạt động sau đó cùng với sự giám sát 

liên tục. Cần sự chân thành và sự thật trong các cuộc thảo 

luận khoa học và chính trị, không để bị giới hạn vào những 

vấn đề mà pháp luật cho phép hay không.  

184. Trong khi đối diện với những rủi ro đối với môi trường 

là điều có thể ảnh hưởng đến thiện ích chung bây giờ và 

trong tương lai, các quyết định cần được thực hiện “dựa 

trên so sánh những rủi ro và lợi ích dự báo được trong 

những giải pháp thay thế khác”.131 Điều này đặc biệt đúng 

trong trường hợp dự án sử dụng nhiều nguồn tài nguyên 

thiên nhiên, khí thải hay chất thải ở mức độ cao, tăng rác 

thải sản xuất, hay những thay đổi quan trọng về phong 

cảnh, nơi cư trú của các chủng loại đang được bảo vệ hay 

những không gian chung. Một số dự án, nếu không nghiên 

cứu đầy đủ, có thể ảnh hưởng sâu sắc đến phẩm chất cuộc 

sống của một khu vực do nhiều yếu tố khác nhau như ô 

nhiễm tiếng ồn không mong đợi, giảm chân trời tầm nhìn, 

                                                
131 HỘI ĐỒNG TÒA THÁNH CÔNG LÝ VÀ HÒA BÌNH, Học thuyết xã hội của 
Hội Thánh, 469. 



  123 
 

mất các giá trị văn hoá, hay ảnh hưởng của năng lượng hạt 

nhân. Nền văn hoá tiêu thụ, vốn ưu tiên cho khoản thu ngắn 

hạn và tư lợi, có thể thúc đẩy các nhà cầm quyền phê 

chuẩn hoặc bưng bít thông tin. 

185. Trong bất kì cuộc thảo luận nào về đề xuất kinh doanh, 

cần phải đặt ra hàng loạt câu hỏi để biện phân xem liệu dự 

án có góp phần tạo nên sự phát triển toàn diện hay không. 

Nó sẽ đạt được gì? Tại sao? Ở đâu? Khi nào? Bằng cách 

nào? Cho ai? Đâu là những rủi ro? Đâu là các khoản chi 

phí? Ai sẽ trả những khoản chi phí đó và bằng cách nào? 

Trong sự biện phân này, một số câu hỏi phải ưu tiên hơn. 

Chẳng hạn, chúng ta biết rằng nước là một nguồn tài 

nguyên hiếm và không thể thiếu, là quyền căn bản tạo điều 

kiện để thi hành những quyền khác của con người. Sự thật 

này không thể nghi ngờ và vượt qua bất kì một đánh giá 

nào về tác động môi trường trên khu vực. 

186. Tuyên Ngôn Rio năm 1992 khẳng định: “nơi nào có 

nguy cơ thiệt hại nghiêm trọng hoặc không thể cứu vãn, 

người ta không được lấy cớ thiếu bằng chứng khoa học 

chắc chắn để trì hoãn những biện pháp hiệu quả”132 nhằm 

ngăn chặn suy thoái môi trường. Nguyên tắc phòng ngừa 

này cho phép bảo vệ những kẻ yếu, không đủ khả năng bảo 

vệ lợi ích của họ và cung cấp chứng cứ vững vàng. Nếu 

thông tin khách quan dự đoán có sự nguy hại không thể 

cứu vãn được thì cần phải dừng hoặc điều chỉnh dự án, 

ngay cả khi thiếu bằng chứng xác đáng. Ở đây gánh nặng 

của chứng cứ được đảo ngược một cách hiệu quả, vì trong 

những trường hợp như thế phải đưa ra những luận chứng 

khách quan và kết luận rằng hoạt động được đề xuất sẽ 

                                                
132 Tuyên ngôn Rio về Môi trường và Phát triển (14.6.1992), Principle 15. 



  124 
 

không tạo ra nguy hiểm nghiêm trọng cho môi trường hay 

cho những người đang sống trong môi trường ấy.  

187. Điều này không có ý chống lại sự đổi mới công nghệ 

cho phép cải thiện phẩm chất đời sống, nhưng xác định lợi 

nhuận không thể là tiêu chí duy nhất cần xem xét, và khi có 

thông tin mới quan trọng xuất hiện, phải đánh giá lại dự án 

với sự tham gia của tất cả các bên liên quan. Kết quả thảo 

luận có thể là quyết định ngừng xúc tiến dự án, điều chỉnh 

hay xem xét giải pháp thay thế.  

188. Có những vấn đề môi trường nhất định mà không dễ 

đạt được sự đồng thuận ở diện rộng. Một lần nữa tôi nhắc 

lại rằng Hội Thánh không yêu cầu xác định những vấn đề 

khoa học hay thay thế các chính sách, nhưng tôi quan tâm 

khích lệ một cuộc thảo luận trung thực và rộng mở, để nhu 

cầu đặc biệt hay ý thức hệ cụ thể sẽ không ảnh hưởng bất 

lợi đến thiện ích chung. 

IV. CHÍNH TRỊ VÀ KINH TẾ TRONG CUỘC ĐỐI THOẠI 

VỚI SỰ HOÀN THIỆN CON NGƯỜI  

189. Các chính sách không được lệ thuộc vào kinh tế, cũng 

như kinh tế không lệ thuộc vào mệnh lệnh của thứ mô hình 

kĩ trị chạy theo hiệu quả. Ngày nay, với quan điểm về thiện 

ích chung, cần gấp rút phải có các chính sách và nền kinh 

tế thích hợp để bước vào cuộc đối thoại thẳng thắn về việc 

phục vụ sự sống, đặc biệt là sự sống con người. Cứu các 

ngân hàng bằng mọi giá, làm cho công chúng phải trả giá, 

buông bỏ cam kết rà soát lại và cải tổ toàn bộ hệ thống, tất 

cả những điều đó chỉ tái khẳng định sức mạnh tuyệt đối của 

hệ thống tài chính, một sức mạnh không có tương lai hoặc 

sẽ chỉ làm gia tăng các cuộc khủng hoảng mới sau một tiến 



  125 
 

trình khôi phục chậm chạp và tốn kém. Cuộc khủng hoảng 

tài chính năm 2007-2008 mang lại một cơ hội để phát triển 

một nền kinh tế mới quan tâm hơn đến các nguyên tắc đạo 

đức, những quy định mới về đầu cơ tài chính và sự thịnh 

vượng ảo, nhưng lại không suy nghĩ về những tiêu chí lạc 

hậu đang tiếp tục chi phối thế giới. Sản xuất không phải lúc 

nào cũng hợp lý và thường gắn liền với những biến thiên 

kinh tế quy định cho sản phẩm một giá trị không tương ứng 

với giá trị thật sự. Điều này dẫn đến sản xuất một số mặt 

hàng quá nhiều, với những tác động không cần thiết lên môi 

trường và với những kết quả tiêu cực cho nền kinh tế khu 

vực.133 Bong bóng tài chính cũng có xu hướng trở thành 

bong bóng sản xuất. Không thể giải quyết triệt để vấn đề 

của nền kinh tế thực, tuy nhiên nền kinh tế thực sẽ tạo sự 

đa dạng và tiến bộ trong khả năng sản xuất, giúp các công 

ty vận hành tốt, các doanh nghiệp nhỏ và vừa có thể phát 

triển và tạo ra công ăn việc làm. 

190. Trong bối cảnh này, chúng ta phải luôn nhớ rằng “việc 

bảo vệ môi trường không thể được đảm bảo trên nền tảng 

của những tính toán tài chính về các khoản chi phí và lợi 

nhuận. Môi trường là một trong những tài sản mà các thế 

lực thị trường không thể bảo vệ hoặc xúc tiến cách đầy 

đủ”.134 Một lần nữa, chúng ta loại bỏ khái niệm có tính ma 

thuật về thị trường có xu hướng nghĩ rằng các vấn đề được 

giải quyết bằng cách gia tăng lợi nhuận của các công ty hay 

cá nhân. Có thực tế không khi hy vọng rằng những người 

đang bị ám ảnh tối đa hoá lợi nhuận sẽ dừng lại để suy nghĩ 

về mối nguy hại đến môi trường mà họ để lại cho thế hệ 
                                                
133 Cf. HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC MEXICO, ỦY BAN MỤC VỤ VÀ QUAN TÂM 
XÃ HỘI, Jesucristo, vida y esperanza de los indígenas e campesinos (14 
January 2008). 
134 HỘI ĐỒNG TÒA THÁNH CÔNG LÝ VÀ HÒA BÌNH, Học thuyết xã hội của 
Hội Thánh, 470. 



  126 
 

tương lai? Nơi nào chỉ tính đến lợi nhuận, nơi đó sẽ không 

lưu tâm đến nhịp điệu của thiên nhiên, những giai đoạn hư 

hoại và tái tạo, hoặc tính phức tạp của các hệ sinh thái bị 

thay đổi đáng kể do sự can thiệp của con người. Hơn nữa, 

khi nói đến đa dạng sinh học, đa số mọi người đều xem đó 

như một nguồn kinh tế có sẵn cần bảo tồn, chứ không suy 

nghĩ nghiêm túc về giá trị đích thực của mọi sự, tầm quan 

trọng của nó đối với con người và các nền văn hoá, mối 

quan tâm và nhu cầu của người nghèo. 

191. Bất cứ khi nào vấn đề được nêu lên, một số người 

phản ứng bằng cách tố cáo người khác đã ngăn chặn sự 

tiến bộ và phát triển con người cách phi lý. Chúng ta cần 

xác tín hơn rằng việc giảm nhịp độ sản xuất và tiêu thụ đôi 

khi có thể dẫn đến một hình thức tiến bộ và phát triển 

khác. Những nỗ lực cổ võ việc sử dụng bền vững các 

nguồn tài nguyên thiên nhiên không phải là một sự lãng 

phí tiền của, nhưng là một sự đầu tư có thể mang lại 

những lợi ích kinh tế trung hạn khác. Nếu nhìn vào bức 

tranh toàn cảnh, chúng ta có thể thấy những hình thức sản 

xuất đa dạng và sáng tạo ít ảnh hưởng đến môi trường có 

thể rất có lợi. Vấn đề là mở ra những khả năng khác nhau, 

không ngăn chặn sự sáng tạo của con người và những lý 

tưởng tiến bộ, nhưng định hướng nguồn năng lượng ấy đi 

theo những kênh mới. 

192. Ví dụ, một cách thức phát triển sản xuất sáng tạo và 

định hướng tốt hơn có thể chỉnh sửa lại sự chênh lệch 

hiện tại giữa việc đầu tư quá nhiều về công nghệ tiêu dùng 

và quá ít vào việc giải quyết các vấn đề khẩn cấp của gia 

đình nhân loại. Nó có thể tạo ra những hình thức thông 

minh và ích lợi về việc tái sử dụng, phục hồi và tái chế, và 

nó cũng có thể cải thiện tính hiệu quả về năng lượng của 



  127 
 

các thành phố. Sự đa dạng sản xuất cung cấp khả năng 

đầy đủ cho tài khéo của con người để sáng tạo và đổi mới, 

đồng thời vẫn bảo vệ môi trường và tạo ra nhiều nguồn việc 

làm hơn. Sự sáng tạo như thế diễn tả phẩm chất cao quý 

nhất của con người, vì chúng ta biết dùng trí thông minh, 

lòng can đảm và tinh thần trách nhiệm để cổ võ sự phát 

triển bền vững và công bằng ngay trong bối cảnh của một 

khái niệm rộng lớn về chất lượng cuộc sống. Ngược lại, tìm 

cách cướp bóc thiên nhiên để có những món hàng tiêu 

dùng mới và lợi nhuận nhanh chóng được xem là hành 

động nông cạn, kém giá trị và sáng tạo của con người. 

193. Nếu như trong một số trường hợp, sự phát triển bền 

vững có liên hệ đến những hình thức tăng trưởng mới, thì 

trong một số trường hợp khác lại có sự gia tăng lòng tham 

và vô trách nhiệm diễn ra nhiều thập niên qua. Chúng ta 

cần nghĩ đến sự tăng trưởng có giới hạn hợp lý và thậm 

chí cần phải quay lại trước khi quá muộn. Thật bất ổn biết 

bao khi có những người liên tục tiêu thụ và phá hủy, trong 

khi những người khác lại không sống phù hợp với nhân 

phẩm. Đó là lý do vì sao đã đến lúc phải chấp nhận một sự 

phát triển chậm lại ở một số nơi trên thế giới, để cung cấp 

nguồn lực cho những nơi khác được tăng trưởng lành 

mạnh. Đức Bênêđictô XVI nói rằng “những xã hội tiến bộ 

về công nghệ phải chuẩn bị để khích lệ lối sống điều độ 

hơn, trong khi giảm tiêu thụ năng lượng và cải thiện hiệu 

quả của nó”.135 

194. Vì những mô hình tiến bộ mới xuất hiện, cần phải 

thay đổi “các mô hình phát triển toàn cầu”;136 trong đó bao 

hàm một suy tư có trách nhiệm về “ý nghĩa của nền kinh tế 

                                                
135 Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 2010, 9: AAS 102 (2010), 46. 
136 Ibid. 



  128 
 

và mục tiêu của nó, điều chỉnh những rối loạn chức năng 

và biến dạng của nó”.137 Cân bằng, trong trung hạn, giữa 

việc bảo vệ thiên nhiên với thu lợi tài chính, hoặc giữa việc 

bảo tồn môi trường với sự tiến bộ thì không đủ. Những 

biện pháp nửa vời chỉ làm trì hoãn thảm hoạ hiển nhiên. 

Vấn đề là định nghĩa lại khái niệm về sự tiến bộ. Một sự 

phát triển công nghệ và kinh tế không để lại cho tương lai 

một thế giới tốt đẹp và chất lượng sống toàn diện hơn thì 

không được coi là sự tiến bộ. Phẩm chất cuộc sống thực 

tế của người dân nhiều lần bị suy giảm – suy thoái môi 

trường, chất lượng thực phẩm kém hoặc cạn kiệt nguồn tài 

nguyên – ngay trong sự tăng trưởng kinh tế. Trong bối 

cảnh đó, đề tài phát triển bền vững thường không được 

chú ý, hoặc đưa ra những lời biện minh, ngôn ngữ và giá 

trị của sinh thái học bị nhấn chìm trong logic của tài chính 

và kĩ trị, trách nhiệm môi trường và xã hội của các doanh 

nghiệp thường được giảm xuống thành một loạt các biện 

pháp tiếp thị và gia tăng hình ảnh.  

195. Nguyên tắc tối đa hoá lợi nhuận, có khuynh hướng tách 

ra khỏi những suy xét khác, phản ánh một khái niệm sai lầm 

về kinh tế. Bao lâu chỉ lo gia tăng sản xuất, thì bấy lâu người 

ta không quan tâm đến nguồn tài nguyên tương lai hay sự 

lành mạnh của môi trường; bao lâu người ta chỉ lo khai thác 

rừng để gia tăng sản xuất, thì bấy lâu họ chẳng quan tâm gì 

đến những mất mát đi kèm với tình trạng sa mạc hoá đất đai, 

gây nguy hại cho sự đa dạng sinh học hoặc gia tăng tình 

trạng ô nhiễm. Tắt một lời, các doanh nghiệp kiếm lợi bằng 

việc tính toán và chỉ trả một phần rất ít các khoản chi phí liên 

quan. Chỉ khi nào “các khoản chí phí kinh tế và xã hội cho 

việc sử dụng các nguồn tài nguyên chung được nhìn nhận 

                                                
137 Ibid., 5: p. 43. 



  129 
 

minh bạch và những người hưởng dùng phải gánh lấy trách 

nhiệm đầy đủ, chứ không phải người khác hay các thế hệ 

tương lai phải chịu”138 thì những hành động ấy mới được coi 

là đạo đức. Vẫn có một lối lý luận mang tính công cụ, chỉ 

phân tích trạng thái tĩnh thuần tuý của các thực tại nhằm 

phục vụ cho nhu cầu hiện tại, bất luận là các nguồn tài 

nguyên được phân bổ bởi thị trường hay bởi kế hoạch của 

nhà nước. 

196. Các quan điểm chính trị thì sao? Chúng ta hãy nhớ 

nguyên tắc bổ trợ là nguyên tắc đảm bảo sự tự do để phát 

triển các khả năng trong mọi cấp độ của xã hội, trong khi 

cũng đòi hỏi ý thức trách nhiệm lớn lao về thiện ích chung 

của những người đang nắm giữ quyền lực. Ngày nay, xảy ra 

trường hợp là một số thành phần kinh tế có quyền lực hơn 

nhà nước. Không thể biện minh cho một nền kinh tế mà 

không có chính trị, vì như thế sẽ không thể giải quyết các 

khía cạnh khác nhau của cuộc khủng hoảng hiện tại. Não 

trạng thiếu quan tâm thực sự đến môi trường cũng là não 

trạng thiếu quan tâm đón nhận hết mọi thành viên mỏng giòn 

nhất của xã hội, vì “mô hình hiện tại, nhấn mạnh trên thành 

công và tự lực, dường như không thích đầu tư để giúp 

những người chậm chạp, yếu đuối hay kém tài năng tìm 

kiếm những cơ hội trong cuộc sống”.139 

197. Điều cần thiết là nền chính trị có tầm nhìn xa, có cách 

tiếp cận mới mẻ, toàn diện và liên ngành để giải quyết các 

khía cạnh khác nhau của cuộc khủng hoảng. Nhiều lần nền 

chính trị phải chịu trách nhiệm và mất uy tín vì tham nhũng 

và thiếu chính sách công có ý nghĩa. Nếu trong một khu vực 

                                                
138 BENEDICT XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29.6.2009), 50: AAS 101 
(2009), 686. 
139 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 209: AAS 105 (2013), 1107. 

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


  130 
 

cụ thể mà nhà nước không thực thi các trách nhiệm của 

mình, thì một số nhóm kinh doanh có thể tiến bước dưới 

chiêu bài của những người thụ hưởng để nắm quyền lực 

thực sự, và tự coi họ được miễn trừ một số điều luật nhất 

định, đến mức dung túng các hình thức tội phạm có tổ chức, 

buôn bán người, buôn bán ma túy và bạo lực, tất cả đều rất 

khó tiêu diệt. Nếu nền chính trị không có khả năng phá vỡ 

một kiểu lý luận sai lạc như thế, và vẫn bị mắc kẹt trong 

những cuộc thảo luận vô nghĩa, thì chúng ta sẽ tiếp tục né 

tránh đối diện với những vấn đề chính của nhân loại. Một 

chiến lược thay đổi thực sự mời gọi chúng ta suy nghĩ lại về 

toàn bộ tiến trình của nó, một vài suy xét hời hợt về sinh thái 

thôi thì không đủ, cần phải đặt vấn đề về luận lý cơ bản của 

nền văn hoá thời nay. Một nền chính trị lành mạnh cần phải 

biết đảm nhận thách đố này. 

198. Chính trị và kinh tế có xu hướng đổ lỗi cho nhau khi đối 

diện với tình trạng nghèo nàn và suy thoái môi trường. Hy 

vọng rằng mỗi bên có thể nhận ra được những sai lầm của 

mình và tìm kiếm hình thức tương tác hướng đến thiện ích 

chung. Trong khi một số người chỉ bận tâm tới lợi ích tài 

chính, còn một số khác lại lo duy trì hay gia tăng quyền lực, 

chắc chắn điều để lại sẽ là những mâu thuẫn và thoả thuận 

giả dối, trong đó cả hai bên đều không quan tâm đến việc 

chăm sóc môi trường và bảo vệ những người yếu đuối. Ở 

đây cũng thế, chúng ta thấy nguyên tắc “hiệp nhất lướt thắng 

xung đột” rất đúng.140 

  

                                                
140 Ibid., 228: AAS 105 (2013), 1113. 

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


  131 
 

V. CÁC TÔN GIÁO ĐỐI THOẠI VỚI KHOA HỌC  

199. Người ta không thể cho rằng khoa học thực nghiệm giải 

thích đầy đủ về sự sống, sự tương tác của mọi loài thụ tạo 

và toàn bộ thực tại. Điều này vượt quá giới hạn của chính 

phương pháp khoa học. Nếu chỉ lý luận trong ranh giới của 

khoa học, sẽ không có chỗ cho sự nhạy bén thẩm mĩ, thi ca, 

hay thậm chí khả năng của lý trí để nắm bắt ý nghĩa và mục 

đích tối hậu của mọi sự.141 Tôi muốn nhắc lại rằng “các 

trường phái tôn giáo cổ điển đều có thể đem lại ý nghĩa trong 

mọi thời đại; có sức mạnh bền bỉ để mở ra những chân trời 

mới... Có hợp lý và sáng suốt không khi loại bỏ một số tác 

phẩm chỉ vì chúng sinh ra trong bối cảnh niềm tin tôn 

giáo?”142 Rất đơn giản để thấy rằng các nguyên tắc đạo đức 

tự thể hiện bản chất ý nghĩa trong sự trừu tượng, tách rời 

khỏi bất kì bối cảnh nào; cũng không vì những nguyên tắc 

này được diễn đạt theo ngôn ngữ tôn giáo mà giảm bớt đi 

giá trị của chúng trong cuộc thảo luận chung. Lý trí có thể 

nhận thức các nguyên tắc đạo đức dù chúng tái xuất hiện 

trong nhiều dáng vẻ khác nhau và được diễn tả bằng nhiều 

ngôn ngữ đa dạng, ngay cả ngôn ngữ tôn giáo. 

                                                
141 Cf. Thông điệp Lumen Fidei (29.6.2013), 34: AAS 105 (2013), 577: “Ánh 
sáng đức tin, trong việc kết hợp với chân lý của tình yêu, không xa lạ gì với 
thế giới vật chất, bởi vì tình yêu luôn luôn sống trong thân xác và linh hồn; 
ánh sáng Đức tin là một ánh sáng nhập thể tỏa ra từ cuộc đời đầy ánh sáng 
của Chúa Giêsu. Nó cũng chiếu soi vật chất, tùy thuộc vào trật tự của nó, 
biết rằng tự nó sẽ mở ra một con đường hòa hợp và hiểu biết rộng lớn hơn 
bao giờ hết. Cái nhìn về khoa học như thế có lợi cho đức tin: điều này mời 
gọi các nhà nghiên cứu tiếp tục đón nhận thực tại, trong tất cả sự phong phú 
vô tận của nó. Đức tin đánh thức tinh thần phê phán bằng cách tránh cho 
việc nghiên cứu hài lòng với những công thức của mình và giúp nó hiểu rằng 
thiên nhiên luôn luôn rộng lớn hơn. Bằng cách mời gọi nó kinh ngạc trước 
mầu nhiệm của việc tạo dựng, đức tin mở rộng chân trời của lý trí để làm 
sáng tỏ hơn về thế giới là điều tự mở ra cho nghiên cứu khoa học.”. 
142 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 256: AAS 105 (2013), 1123. 

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


  132 
 

200. Bất kì một giải pháp kĩ thuật nào mà khoa học tuyên bố 

mang lại sẽ trở nên bất lực trong việc giải quyết các vấn đề 

nghiêm trọng của thế giới nếu nhân loại mất định hướng, nếu 

chúng ta mất động lực để sống hài hoà, hy sinh và đối xử tốt 

với người khác. Các tín hữu phải luôn cảm thấy bị thách đố 

sống xứng hợp với niềm tin của họ và không làm gì trái ngược 

với niềm tin ấy. Họ cần được khích lệ để mở lòng ra hơn nữa 

với ân sủng của Thiên Chúa và thường xuyên kín múc tình 

yêu, công lý và hòa bình từ những xác tín sâu xa nhất của họ. 

Nếu đôi lúc vì thiếu hiểu biết, chúng ta biện minh cho việc đối 

xử tệ bạc với thiên nhiên, tàn nhẫn với công trình tạo dựng, 

tham gia vào chiến tranh, bất công và bạo lực, thì với tư cách 

là các tín hữu, chúng ta phải nhìn nhận mình không còn trung 

tín với các kho tàng của sự khôn ngoan mà chúng ta được 

mời gọi để trân trọng và bảo tồn. Giới hạn văn hoá trong 

những kỷ nguyên khác nhau thường ảnh hưởng lên nhận 

thức về các kho tàng đạo đức và tinh thần này, nhưng bằng 

cách trở về nguồn, các tôn giáo sẽ được trang bị tốt hơn để 

đáp ứng nhu cầu của thời đại hôm nay. 

201. Đa số những người đang sống trên hành tinh của 

chúng ta đều tuyên nhận là những người có niềm tin. Điều 

này thúc đẩy các tôn giáo đối thoại với nhau hướng tới 

việc chăm sóc thiên nhiên, bảo vệ người nghèo và xây 

dựng mạng lưới của sự tôn trọng và tình huynh đệ. Cũng 

vậy, việc đối thoại giữa các ngành khoa học khác nhau là 

rất cần thiết, vì mỗi ngành có thể có khuynh hướng đóng 

lại trong giới hạn ngôn ngữ của nó, việc chuyên môn hoá 

lại dẫn đến một sự cô lập nhất định và tuyệt đối hoá về 

chính lãnh vực tri thức của mỗi ngành. Điều này ngăn cản 

chúng ta đối diện với những vấn đề môi trường cách hữu 

hiệu. Cần có một cuộc đối thoại cởi mở và tôn trọng giữa 

các phong trào sinh thái khác nhau, trong đó có gặp gỡ 



  133 
 

giữa những mâu thuẫn ý thức hệ. Mức độ nghiêm trọng 

của cuộc khủng hoảng sinh thái đòi buộc tất cả chúng ta 

phải tìm kiếm thiện ích chung, dấn bước trên con đường 

đối thoại đòi hỏi sự nhẫn nại, kỷ luật và lòng quảng đại, 

luôn luôn ghi nhớ rằng “thực tại lớn hơn ý tưởng”.143 

 

  

                                                
143 Ibid., 231: p. 1114. 

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


  134 
 

CHƯƠNG SÁU  

GIÁO DỤC VÀ LINH ĐẠO SINH THÁI 

202. Có rất nhiều thứ cần thay đổi, nhưng trên hết vẫn là 

con người chúng ta phải thay đổi. Chúng ta thiếu ý thức về 

cội nguồn chung, sự thuộc về hỗ tương và tương lai chia sẻ 

với mọi người. Ý thức cơ bản này có thể thúc đẩy sự phát 

triển những xác tín, thái độ và lối sống mới. Thách đố lớn về 

văn hóa, thiêng liêng và giáo dục vẫn đang ở phía trước và 

đòi hỏi chúng ta một con đường canh tân dài lâu. 

I. HƯỚNG ĐẾN MỘT LỐI SỐNG MỚI  

203. Vì thị trường có xu hướng cổ võ tiêu thụ cực độ để bán 

sản phẩm, nên người ta dễ bị cuốn vào cơn lốc mua sắm và 

tiêu xài không cần thiết. Kiểu tiêu thụ không cưỡng lại được 

là một trong những ví dụ về ảnh hưởng của mô hình kinh tế 

- kĩ thuật lên các cá nhân. Romano Guardini đã thấy trước 

điều này: “Công chúng dễ dàng chấp nhận những điều tầm 

thường và hình thức sống do máy móc kĩ thuật áp đặt, họ 

cho rằng sự tương đồng vừa hợp lý vừa công bằng”.144 Mô 

hình này làm cho người ta tin rằng họ thực sự tự do bao lâu 

họ được tự do tiêu thụ, nhưng thực tế cho thấy điều này chỉ 

có nơi một số ít người đang nắm giữ quyền lực kinh tế và 

tài chính. Ngay khi rối loạn như thế, nhân loại hậu hiện đại 

vẫn chưa đạt được nhận thức mới về bản thân, một nhận 

thức có khả năng hướng dẫn và định hướng, và sự thiếu 

căn tính này gây ra tình trạng bất an. Chúng ta có quá nhiều 

phương tiện nhưng mục đích lại quá hạn chế và còi cọc.   

                                                
144 ROMANO GUARDINI, Das Ende der Neuzeit, 9th edition, Würzburg, 
1965, 66-67 (Tận cùng của thế giới hiện đại, Wilmington, 1998, 60). 



  135 
 

204. Tình hình toàn cầu hiện nay đang tạo ra một cảm giác 

bấp bênh và bất ổn, sẽ thúc đẩy “tình trạng ích kỷ tập 

thể”.145 Khi con người tự cô lập và khép kín, lòng tham của 

họ sẽ gia tăng. Tâm hồn của con người càng trống rỗng bao 

nhiêu thì họ càng cần nhiều thứ để mua, sở hữu và tiêu thụ 

bấy nhiêu. Họ dường như không thể chấp nhận những giới 

hạn do thực tại áp đặt. Theo hướng này, cảm thức đích 

thực về thiện ích chung cũng sẽ biến mất. Khi những thái độ 

như thế lan rộng thì các chuẩn mực xã hội sẽ chỉ được tôn 

trọng khi chúng không mâu thuẫn với nhu cầu cá nhân. Vì 

thế mối bận tâm của chúng ta không thể chỉ giới hạn ở 

những biến cố thời tiết khắc nghiệt, nhưng phải mở rộng 

đến những hậu quả tàn khốc của tình trạng mất trật tự xã 

hội. Ám ảnh với lối sống tiêu thụ, nhất là khi chỉ có một số ít 

người có khả năng duy trì lối sống ấy, sẽ dẫn tới bạo lực và 

hủy diệt lẫn nhau. 

205. Tuy nhiên tất cả sẽ không hư mất. Con người, trong 

khi có thể làm điều tồi tệ nhất, cũng có khả năng vượt lên 

trên chính mình, trở lại để chọn lựa điều tốt đẹp, và thực 

hiện một sự khởi đầu mới, bất kể điều kiện tinh thần và xã 

hội của họ. Chúng ta có thể chân thành nhìn vào bản thân, 

để nhận biết sự bất mãn thẳm sâu của chúng ta, và để dấn 

thân trên những nẻo đường mới dẫn đến sự tự do đích 

thực. Không một hệ thống nào có thể hoàn toàn ngăn chặn 

sự mở lòng của chúng ta đối với điều thiện hảo, chân thật 

và tuyệt mỹ, hoặc ngăn chặn khả năng Thiên Chúa ban 

cho chúng ta để đáp trả ân sủng của Ngài đang hoạt động 

trong đáy sâu tâm hồn. Tôi mời gọi mọi người trên thế giới 

đừng quên phẩm giá này thuộc về chúng ta. Không ai có 

quyền lấy khỏi chúng ta phẩm giá ấy. 

                                                
145 GIOAN PHAOLÔ II, Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 1990, 1: AAS 82 
(1990), 147. 



  136 
 

206. Một sự thay đổi lối sống có thể gây áp lực lành mạnh 

trên những người đang nắm giữ quyền lực chính trị, kinh tế 

và xã hội. Đây là cách mà các phong trào người tiêu dùng áp 

dụng khi tẩy chay các mặt hàng nhất định, họ buộc các 

doanh nghiệp phải thay đổi cách vận hành, xem lại những 

dấu ấn trên môi trường và khuôn mẫu sản xuất. Khi áp lực 

xã hội ảnh hưởng đến các khoản lợi nhuận, các doanh 

nghiệp rõ ràng sẽ tìm kiếm những cách sản xuất khác. Điều 

này nhắc nhở chúng ta về cảm thức trách nhiệm xã hội của 

người tiêu dùng. “Việc mua sắm luôn luôn là một hành vi 

luân lý – chứ không thuần tuý là hành vi kinh tế”.146 Tóm lại, 

ngày nay “vấn đề suy thoái môi trường đang thách đố chúng 

ta suy xét lại lối sống của chúng ta”.147 

207. Hiến Chương Trái Đất mời gọi chúng ta bỏ lại phía sau 

giai đoạn tự huỷ diệt để bắt đầu lại, nhưng chúng ta vẫn 

chưa phát triển một ý thức phổ quát cần thiết để đạt được 

điều này. Lúc này đây tôi muốn đề nghị lại một thách đố 

quả cảm: “Như chưa từng có trước đây trong lịch sử, định 

mệnh chung đang mời gọi chúng ta tìm kiếm một khởi đầu 

mới... Hãy làm cho thời đại của chúng ta được công nhận 

trong lịch sử là thời đại đánh thức lòng kính trọng đối với 

sự sống, quyết tâm mạnh mẽ để đạt được sự bền vững, 

tăng tốc đấu tranh cho công lý và hoà bình, hân hoan cử 

hành đời sống”.148 

208. Chúng ta luôn có khả năng đi ra khỏi chính mình để 

đến với người khác. Nếu không, chúng ta sẽ chẳng nhận 

biết giá trị thực của các thụ tạo khác; chúng ta không bận 

                                                
146 BENEDICT XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29.6.2009), 66: AAS 101 
(2009), 699. 
147 ID., Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 2010, 11: AAS 102 (2010), 48. 
148 Hiến chương Trái đất, The Hague (29.6.2000). 

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


  137 
 

tâm chăm sóc mọi sự vì lợi ích của người khác; chúng ta 

không đặt ra giới hạn cho chính mình để tránh gây đau khổ 

cho người khác hoặc làm suy thoái môi trường xung quanh. 

Nhất thiết phải có sự quan tâm vô vị lợi dành cho người 

khác, loại trừ mọi hình thức quy ngã và cô lập nếu chúng ta 

thực sự mong muốn chăm sóc anh chị em và môi trường 

thiên nhiên. Nó làm nảy sinh phản ứng luân lý buộc chúng 

ta xem xét những hành vi và chọn lựa cá nhân tác động ra 

sao đến môi trường xung quanh. Nếu chúng ta vượt thắng 

được chủ nghĩa cá nhân, chúng ta có thể thực sự phát huy 

một lối sống khác và đem lại những thay đổi ý nghĩa trong 

xã hội.  

II. GIÁO DỤC VỀ GIAO ƯỚC GIỮA NHÂN LOẠI VÀ  
    MÔI TRƯỜNG 

209. Ý thức mức độ nghiêm trọng của cuộc khủng hoảng văn 

hoá và sinh thái ngày nay cần phải được chuyển đổi thành 

những thói quen mới. Nhiều người biết rằng sự tiến bộ hiện 

tại, sự tích luỹ vật chất và thú vui không đủ mang lại ý nghĩa 

và niềm vui cho tâm hồn, nhưng họ vẫn cảm thấy chưa thể 

bỏ qua những gì thị trường cung cấp. Trong những quốc gia 

cần thay đổi thói quen tiêu dùng, các bạn trẻ có một sự nhạy 

cảm sinh thái mới và một tinh thần quảng đại, một số bạn trẻ 

đang thực hiện những nỗ lực đáng nể phục để bảo vệ môi 

trường. Tuy nhiên, họ đã trưởng thành trong một bối cảnh xã 

hội tiêu thụ cực độ và sung túc làm cho họ khó phát huy 

những thói quen khác biệt. Chúng ta đang phải đối diện với 

một thách đố về giáo dục.  

210. Giáo dục môi trường đã mở rộng các mục tiêu, ban 

đầu tập trung chủ yếu vào các thông tin khoa học, nâng 

cao ý thức và phòng ngừa rủi ro môi trường, còn bây giờ 



  138 
 

nó bao gồm cả việc phê bình về “những huyền thoại” của 

cái hiện đại dựa trên não trạng thực dụng (chủ nghĩa cá 

nhân, sự tiến bộ vô hạn, sự cạnh tranh, chủ nghĩa tiêu thụ, 

thị trường bất quy tắc) và tìm cách khôi phục các cấp độ 

khác nhau của sự cân bằng sinh thái: trong nội tâm với 

chính mình, liên đới với người khác, với thiên nhiên và các 

loài sinh vật khác, và ở mức độ tâm linh là với Thiên Chúa. 

Giáo dục môi trường cần thực hiện một bước nhảy vọt 

hướng đến Mầu nhiệm, trong đó đạo đức sinh thái tìm 

được ý nghĩa sâu xa nhất. Cần những nhà giáo dục có khả 

năng phát triển nền đạo đức sinh thái, giúp mọi người 

trưởng thành trong tình liên đới, tinh thần trách nhiệm và 

sự quan tâm đầy lòng trắc ẩn.   

211. Tuy nhiên việc giáo dục này, nhằm mục đích tạo nên 

“quyền công dân sinh thái”, đôi khi bị giới hạn vào việc cung 

cấp thông tin, và không đưa đến những thói quen tốt. Sự tồn 

tại của pháp luật và những quy định chưa đủ để ngăn chặn 

hành vi đối xử tệ hại trong thời gian dài, ngay cả khi có các 

phương thế bắt buộc hữu hiệu. Để pháp luật mang lại những 

ảnh hưởng quan trọng và lâu dài, đa số các thành viên của 

xã hội phải được khích lệ để chấp nhận chúng, và đáp trả 

bằng cách biến đổi cá nhân. Chỉ bằng cách vun trồng các 

nhân đức vững chắc thì con người mới có thể quên mình 

cho dấn thân sinh thái. Một người có đủ khả năng chi trả 

nhưng bớt sử dụng máy sưởi và mặc các loại áo ấm hơn, 

cho thấy người đó xác tín và có thái độ bảo vệ môi trường. 

Có một sự cao quý trong nghĩa vụ chăm sóc công trình tạo 

dựng thông qua những việc nhỏ hằng ngày, và thật tuyệt vời 

biết bao khi việc giáo dục có thể mang lại những thay đổi 

thực sự trong lối sống. Giáo dục tinh thần trách nhiệm đối với 

môi trường có thể khích lệ những hành động ảnh hưởng trực 

tiếp và quan trọng đến thế giới xung quanh, như tránh sử 



  139 
 

dụng nhựa và giấy, giảm bớt sử dụng nước, phân loại rác, 

chỉ nấu những gì thực sự cần thiết, quan tâm đến những sinh 

vật khác, sử dụng phương tiện giao thông công cộng hay đi 

xe chung, trồng cây, tắt đèn khi không cần thiết, và vô số 

hành động khác. Những điều này phản ánh một sự sáng tạo 

quảng đại và xứng đáng đem lại điều tốt nhất cho con người. 

Việc tái sử dụng một thứ gì đó thay vì bỏ ngay lập tức vì 

những lý do chính đáng có thể là một hành động của tình yêu 

diễn tả phẩm giá của chúng ta. 

212. Chúng ta không được nghĩ rằng những nỗ lực này 

không thể thay đổi thế giới. Chúng đang sinh lợi ích cho xã 

hội, dù chúng ta không biết, vì những điều tốt đẹp chắc 

chắn có xu hướng lan rộng, ngay cả khi chúng ta không 

thấy. Hơn nữa, những hành động như thế có thể khôi phục 

cảm thức về lòng tự trọng của chúng ta; dẫn chúng ta đến 

bản chất sâu xa của hữu thể, sống trọn vẹn hơn và cảm 

nhận sự sống trên trái đất có giá trị.  

213. Việc giáo dục sinh thái có thể diễn ra ở nhiều hoàn 

cảnh khác nhau: ở trường học, trong gia đình, trên truyền 

thông, trong bài giáo lý hay bất cứ nơi nào. Nền giáo dục tốt 

khi còn trẻ sẽ gieo những hạt giống và tiếp tục sinh hoa trái 

trong suốt cuộc đời. Tuy nhiên, ở đây, tôi muốn nhấn mạnh 

đến tầm quan trọng lớn lao của gia đình, là “nơi sự sống - 

quà tặng của Thiên Chúa – được đón nhận trọn vẹn, được 

bảo vệ chống lại mọi cuộc tấn công, và có thể phát triển phù 

hợp với sự trưởng thành đích thực của con người. Trái 

ngược với cái gọi là nền văn hoá sự chết, gia đình là trái tim 

của nền văn hoá sự sống”.149 Trong gia đình, trước hết 

chúng ta học cách thể hiện tình yêu và tôn trọng sự sống; 

                                                
149 GIOAN PHAOLÔ II, Thông điệp Centesimus Annus (01.5.1991), 39: AAS 
83 (1991), 842. 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html


  140 
 

chúng ta học biết sử dụng đúng mọi thứ, ngăn nắp và sạch 

sẽ, tôn trọng hệ sinh thái địa phương và chăm sóc mọi loài 

thụ tạo. Trong gia đình, chúng ta lãnh nhận nền giáo dục 

toàn diện, giúp chúng ta lớn lên cách hài hòa với sự trưởng 

thành cá nhân. Trong gia đình, chúng ta học cách xin mà 

không đòi hỏi, biết nói “cảm ơn” để diễn tả lòng biết ơn đích 

thực vì những điều chúng ta được lãnh nhận, biết tự chủ 

tính nóng giận và lòng tham, biết xin lỗi khi làm điều sai trái. 

Những nghĩa cử đơn giản của phép lịch sự chân thành tạo 

nên văn hoá của đời sống chung và tôn trọng môi trường 

xung quanh. 

214. Các thể chế chính trị và nhiều nhóm xã hội khác nhau 

được uỷ thác nhiệm vụ gia tăng ý thức của người dân. Hội 

Thánh cũng vậy. Tất cả mọi cộng đoàn Kitô hữu đều có vai 

trò quan trọng trong việc giáo dục sinh thái. Tôi hy vọng các 

chủng viện và các nhà đào luyện của chúng ta sẽ giáo dục 

một đời sống giản dị đầy trách nhiệm, sự chiêm niệm với 

lòng biết ơn về thế giới Chúa tặng ban, quan tâm đến nhu 

cầu của người nghèo và bảo vệ môi trường. Vì những nguy 

cơ đang quá cao nên chúng ta cần những thể chế đủ mạnh 

để xử phạt những vụ tấn công vào môi trường, nhưng 

chúng ta cũng cần tự chủ và sẵn lòng học hỏi lẫn nhau. 

215. Trong vấn đề này, không nên bỏ qua “mối tương 

quan giữa giáo dục thẩm mỹ đầy đủ và duy trì một môi 

trường lành mạnh”.150 Học biết nhận ra và trân trọng vẻ 

đẹp, chúng ta sẽ thoát ra khỏi chủ nghĩa thực dụng tiện ích 

cá nhân. Nếu một người không biết dừng lại và thán phục 

cái đẹp, thì sẽ không có gì là ngạc nhiên nếu người ấy đối 

xử với mọi thứ như thể đối tượng để sử dụng và lạm dụng 

                                                
150 ID., Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 1990, 14: AAS 82 (1990), 155. 



  141 
 

không chút đắn đo. Nếu chúng ta muốn đạt được sự thay 

đổi sâu sắc, chúng ta cần biết rằng não trạng thực sự ảnh 

hưởng đến hành vi của chúng ta. Những nỗ lực giáo dục 

của chúng ta vẫn không đủ và không hiệu quả nếu chúng 

ta không cổ võ một cách nghĩ mới về con người, sự sống, 

xã hội và mối tương quan của chúng ta với thiên nhiên. 

Bằng không, mô hình của chủ nghĩa tiêu thụ sẽ tiếp tục lấn 

át với sự hỗ trợ của truyền thông và những cơ chế hữu 

hiệu của thị trường. 

III. HOÁN CẢI SINH THÁI  

216. Di sản phong phú của linh đạo Kitô giáo, hoa trái của 

kinh nghiệm cá nhân và cộng đoàn trong suốt 20 thế kỷ, 

góp phần quý báu trong việc đổi mới nhân loại. Ở đây, tôi 

muốn đề nghị một vài điểm của nền linh đạo sinh thái cho 

người Kitô hữu dựa trên những xác tín của chúng ta, vì 

những giáo huấn của Tin Mừng tác động trực tiếp đến cách 

nghĩ, cách cảm nhận và cách sống của chúng ta. Không 

phải là ý tưởng hay khái niệm, điều tôi quan tâm là nền linh 

đạo ấy thúc đẩy chúng ta nuôi dưỡng niềm đam mê bảo vệ 

thế giới. Sự dấn thân cao cả này không thể được duy trì bởi 

học thuyết mà không có nền linh đạo gợi hứng, một “động 

lực nội tâm khích lệ, động viên, nuôi dưỡng và mang lại ý 

nghĩa cho hoạt động cá nhân và cộng đoàn của chúng 

ta”.151 Phải nhìn nhận rằng, các Kitô hữu đã không luôn trân 

trọng và phát triển những kho tàng thiêng liêng được Thiên 

Chúa phú ban cho Hội Thánh, trong đó đời sống tinh thần 

không tách lìa khỏi thân xác, khỏi thiên nhiên hay những 

thực tại thế giới, nhưng sống cùng và sống với, trong sự 

hiệp thông với tất cả mọi sự xung quanh chúng ta. 

                                                
151 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 261: AAS 105 (2013), 1124. 

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


  142 
 

217. “Các sa mạc bên ngoài ngày càng nhiều, vì những sa 

mạc bên trong đã quá bao la”.152 Vì lý do này, cuộc khủng 

hoảng sinh thái đòi hỏi sự hoán cải nội tâm sâu sắc. Phải 

chân nhận rằng có một số Kitô hữu chuyên tâm dấn thân và 

cầu nguyện, nhưng họ lại viện cớ chủ nghĩa thực tế và thực 

dụng nên có khuynh hướng coi thường mối bận tâm đến môi 

trường. Những người khác thì thụ động; họ không chịu thay 

đổi thói quen và do đó trở nên bất nhất. Điều mà tất cả họ 

cần là “sự hoán cải sinh thái”, nhờ đó hoa trái của cuộc gặp 

gỡ giữa họ với Đức Giêsu Kitô trở nên chứng tá trong mối 

tương quan của họ với thế giới xung quanh. Sống ơn gọi làm 

người bảo vệ công trình tay Chúa dựng nên là yếu tố thiết 

yếu của đời sống nhân đức; chứ không phải là một chọn lựa 

hay một khía cạnh thứ yếu của kinh nghiệm Kitô giáo. 

218. Trong khi gợi nhớ mẫu gương sáng ngời của thánh 

Phanxicô Assisi, chúng ta ý thức rằng mối tương quan lành 

mạnh với tạo thành là một chiều kích hoán cải cá nhân toàn 

diện, bao gồm cả việc nhận biết những sai lầm, tội lỗi, 

khuyết điểm và thất bại của chúng ta, phải đi tới sám hối 

chân thành và khao khát thay đổi. Hội đồng Giám mục Úc 

nói về tầm quan trọng của sự hoán cải nhằm hoà giải với 

công trình tạo dựng: “Để đạt được sự hoà giải như thế, 

chúng ta phải xét lại đời sống và chân nhận những gì chúng 

ta gây thiệt hại đến công trình tạo dựng của Thiên Chúa 

ngang qua những hoạt động của chúng ta và cả những 

hành động cần làm mà chúng ta bỏ qua”. Chúng ta cần phải 

hoán cải, phải thay đổi tâm hồn”.153 

                                                
152 BENEDICT XVI, Bài giảng Thánh lễ khai mạc Sứ vụ thánh Phêrô 
(24.4.2005): AAS 97 (2005), 710. 
153 HỘI ĐỒNG GIÁM MỤC ÚC, Một trái đất mới – Thách đố về môi trường 
(2002). 



  143 
 

219. Tuy nhiên, chỉ có các cá nhân tự cải thiện thì không đủ 

để giải quyết tình hình cực kỳ phức tạp của thế giới hôm nay. 

Các cá nhân riêng lẻ dần dần có thể mất khả năng và tự do để 

thoát khỏi não trạng thực dụng, và cuối cùng đầu hàng trước 

chủ nghĩa tiêu thụ vô đạo đức đang tước đoạt ý thức xã hội và 

sinh thái. Các vấn đề xã hội phải được các mạng lưới cộng 

đồng quan tâm, chứ không chỉ bởi một tổng thể các cá nhân 

có hành vi tốt. Nhiệm vụ này “tạo nên những đòi hỏi lớn lao 

mà con người không bao giờ đạt được bằng sáng kiến cá 

nhân hay thậm chí bởi nỗ lực hợp tác của những hình thức 

riêng lẻ. Việc điều hành thế giới mời gọi một sự kết hợp các 

nguồn lực và thành tựu phát xuất từ một thái độ khác”.154 

Hoán cải sinh thái cần thiết cho một sự thay đổi dài lâu cũng là 

một sự hoán cải cộng đồng.  

220. Sự hoán cải này bao gồm nhiều thái độ để có thể cùng 

nhau nuôi dưỡng tinh thần chăm sóc đại lượng, dịu dàng. 

Trước hết là lòng biết ơn và sự nhưng không, nhận biết rằng 

thế giới là quà tặng yêu thương của Thiên Chúa, và chúng ta 

được mời gọi cách âm thầm để noi theo lòng quảng đại của 

Người trong sự tự hiến và điều thiện hảo: “Đừng cho tay trái 

biết việc tay phải làm, để việc anh bố thí được kín đáo. Và Cha 

của anh, Đấng thấu suốt những gì kín đáo, sẽ trả lại cho anh” 

(Mt 6,3-4). Sự hoán cải này cũng bao hàm một nhận thức trìu 

mến về sự liên kết của chúng ta với toàn thể thụ tạo, cùng dự 

phần trong sự hiệp thông hoàn vũ tuyệt vời. Là tín hữu, chúng 

ta không nhìn thế giới từ bên ngoài mà từ bên trong, ý thức về 

các mối dây mà Chúa Cha đã liên kết chúng ta với tất cả mọi 

hữu thể. Qua việc phát triển cá nhân và những khả năng 

Thiên Chúa ban tặng, sự hoán cải sinh thái có thể thúc đẩy 

chúng ta sáng tạo và nhiệt thành hơn trong việc giải quyết các 

                                                
154 ROMANO GUARDINI, Das Ende der Neuzeit, 72 (Tận cùng của thế giới 
hiện đại, 65-66). 



  144 
 

vấn đề của thế giới và trong việc hiến dâng chính bản thân 

chúng ta lên Thiên Chúa “như một của lễ sống động, thánh 

thiện và đẹp lòng Người” (Rm 12,1). Chúng ta đừng hiểu sự 

ưu việt của chúng ta là một lý do tôn vinh cá nhân hay thống trị 

cách vô trách nhiệm, nhưng nó là một trách nhiệm nghiêm túc 

xuất phát từ niềm tin của chúng ta. 

221. Những xác tín khác nhau được triển khai ngay từ đầu 

của Thông điệp này có thể giúp chúng ta làm phong phú ý 

nghĩa của cuộc hoán cải này; bao gồm ý thức rằng mỗi thụ 

tạo đều phản chiếu một điều gì đó thuộc về Thiên Chúa và 

có một thông điệp gởi đến cho chúng ta, và bảo đảm rằng 

Đức Kitô đã tháp nhập thế giới vật chất này vào bản thân 

Ngài và bây giờ đã phục sinh, Ngài hiện diện thiết thân 

trong mỗi hữu thể, bao bọc nó bằng tình thương của Ngài 

và làm cho nó rạng ngời bằng ánh sáng của Ngài. Cũng 

như khi nhìn nhận Thiên Chúa đã tạo nên thế giới, Ngài viết 

vào đó một trật tự và năng động mà con người không có 

quyền bỏ qua. Chúng ta đọc thấy trong Tin Mừng, Chúa 

Giêsu nói về các loài chim trời mà “không một con nào bị bỏ 

quên trước mặt Thiên Chúa” (Lc 12,6). Vậy làm sao chúng 

ta có thể đối xử tệ với chúng hoặc gây nguy hại cho chúng? 

Tôi mời gọi tất cả mọi Kitô hữu hãy nhận biết và sống trọn 

vẹn chiều kích này của sự hoán cải. Chớ gì năng quyền và 

ánh sáng của ân sủng mà chúng ta đã lãnh nhận cũng thể 

hiện trong mối tương quan của chúng ta với các loài thụ tạo 

khác và với thế giới xung quanh. Bằng cách này, chúng ta 

giúp nuôi dưỡng tình huynh đệ tuyệt vời với tất cả công 

trình tạo dựng mà thánh Phanxicô Assisi đã nêu gương 

sáng ngời. 

  



  145 
 

IV. NIỀM VUI VÀ BÌNH AN  

222. Linh đạo Kitô giáo đề xuất một cách nhìn khác về 

phẩm chất cuộc sống, khích lệ một lối sống ngôn sứ và 

chiêm niệm, có khả năng vui hưởng cách sâu xa sự tự do 

thoát khỏi nỗi ám ảnh về tiêu thụ. Chúng ta cần học lấy bài 

học cổ xưa trong các truyền thống tôn giáo cũng như trong 

Kinh Thánh, xác tín nguyên tắc “ít là nhiều” (less is more). 

Cơn lũ liên tục của những hàng hóa tiêu dùng mới có thể 

làm hư hỏng tâm hồn và cản trở chúng ta trân trọng mỗi sự 

vật và mỗi khoảnh khắc. Hiện diện cách thanh bình với mỗi 

thực tại, cho dù nó nhỏ bé thế nào, đều mở ra cho chúng ta 

những chân trời hiểu biết và hoàn thiện bản thân. Linh đạo 

Kitô giáo đề nghị một sự trưởng thành mang dấu ấn tiết độ 

và hạnh phúc với những gì bé nhỏ. Trở về với sự giản dị giúp 

chúng ta biết dừng lại và trân quý những điều nhỏ bé, biết ơn 

vì những cơ hội cuộc sống mang lại cho chúng ta, không 

dính bén với những thứ chúng ta đang sở hữu, và không đau 

buồn vì những điều chúng ta không có. Nó đòi hỏi phải xa 

tránh khuynh hướng thống trị và tích lũy các thú vui. 

223. Tiết độ khi được sống cách tự do và ý thức là sự giải 

thoát. Không phải là một cuộc sống kém hơn hay cường độ 

thấp hơn, nhưng hoàn toàn ngược lại, đó một cuộc sống tròn 

đầy. Trong thực tế, những người vui hưởng và sống tốt mỗi 

phút giây là những người không đầu hàng số phận, họ đi tìm 

kiếm điều họ chưa có, họ trân trọng mỗi người và mỗi sự vật, 

học làm quen với những thứ đơn giản nhất và thưởng nếm 

chúng. Vì thế họ có thể loại bỏ những nhu cầu chưa được 

đáp ứng, giảm bớt lo lắng và mệt mỏi. Ngay cả khi có một 

chút, họ vẫn sống thật nhiều, nhất là khi họ nuôi dưỡng niềm 

vui, tìm hài lòng trong những cuộc gặp gỡ huynh đệ, trong 

việc phục vụ, trong việc phát triển các tài năng của họ, trong 



  146 
 

âm nhạc và nghệ thuật, trong sự tiếp xúc với thiên nhiên và 

trong cầu nguyện. Hạnh phúc có nghĩa là biết giới hạn một 

số nhu cầu làm hạ giá chúng ta, và biết mở ra với nhiều khả 

năng khác mà cuộc sống có thể mang lại.  

224. Tiết độ và khiêm nhường không được ưa thích trong thế 

kỷ vừa qua. Tuy nhiên, khi có sự sụp đổ trên diện rộng của 

việc thực hành nhân đức trong đời sống cá nhân và xã hội, 

thì nó sẽ tạo ra sự mất cân bằng, trong đó có cả mất cân 

bằng môi trường. Đó là lý do cho thấy chỉ nói về sự toàn vẹn 

của các hệ sinh thái thôi thì không đủ. Chúng ta phải dám nói 

về sự toàn vẹn của đời sống con người, của nhu cầu cổ võ 

và hiệp nhất tất cả các giá trị cao cả. Một khi chúng ta đánh 

mất sự khiêm nhường và say sưa với khả năng chi phối vô 

hạn trên mọi sự, chắc chắn chúng ta sẽ gây tổn hại cho xã 

hội và môi trường. Không dễ đạt được thái độ khiêm nhường 

lành mạnh hay tiết độ vui tươi này nếu chúng ta trở nên tự 

tôn, nếu chúng ta loại trừ Thiên Chúa ra khỏi đời sống chúng 

ta hay thay thế Ngài bằng cái tôi của riêng mình, cho rằng 

những cảm giác chủ quan của chúng ta có thể xác định được 

điều gì là đúng và điều gì là sai. 

225. Mặt khác, không ai có thể xây dựng một đời sống tiết 

độ và vui tươi mà lại không bình an với chính mình. Hiểu 

biết đầy đủ về linh đạo cũng bao gồm hiểu được ý nghĩa 

của bình an, không chỉ là vắng bóng chiến tranh. Bình an 

nội tâm có liên hệ gần gũi với việc chăm sóc sinh thái và 

thiện ích chung, vì khi sống cách đúng đắn, sự bình an 

được phản chiếu trong một lối sống quân bình cùng với khả 

năng biết kinh ngạc giúp chúng ta hiểu sâu hơn về đời 

sống. Thiên nhiên đầy tràn những lời của tình yêu, nhưng 

làm thế nào chúng ta có thể nghe được ngay giữa tiếng ồn 

liên tục, mất tập trung thường xuyên và căng thẳng thần 



  147 
 

kinh, hoặc sùng bái hình thức bên ngoài? Nhiều người ngày 

nay cảm thấy mất cân bằng sâu sắc, dẫn họ đến hoạt động 

điên cuồng, luôn cảm thấy bận rộn, vội vã triền miên đến độ 

chỉ lo thực hiện các kế hoạch riêng và coi thường mọi thứ 

xung quanh. Điều này cũng ảnh hưởng đến cách họ đối xử 

với môi trường. Sinh thái học toàn diện bao gồm việc dành 

thời gian để khôi phục sự hoà hợp thanh bình với công trình 

tạo dựng, suy tư về lối sống và lý tưởng của chúng ta, 

chiêm ngưỡng Đấng Tạo Hóa đang sống giữa chúng ta và 

xung quanh chúng ta, sự hiện diện của Ngài “không phải 

được tạo ra mà phải tìm kiếm, khám phá”.155 

226. Chúng ta đang nói về thái độ của tâm hồn, một thái độ 

tiếp cận cuộc sống với sự chú tâm trong sáng, có thể hiện 

diện trọn vẹn với một người mà không bận tâm điều gì sẽ 

xảy đến sau đó, một thái độ đón nhận mỗi khoảnh khắc như 

một quà tặng từ Thiên Chúa cần được sống cách tròn đầy. 

Chúa Giêsu dạy chúng ta thái độ này khi Ngài mời gọi 

chúng ta chiêm ngắm hoa huệ ngoài đồng và muông chim 

trên trời, hoặc khi thấy người thanh niên giàu có và nỗi trăn 

trở của anh, “Ngài đưa mắt nhìn anh ta và đem lòng yêu 

mến” (Mc 10,21). Ngài hoàn toàn hiện diện với mọi người 

và mọi sự, và bằng cách này, Ngài chỉ cho chúng ta con 

đường vượt thắng nỗi lo lắng không lành mạnh biến chúng 

ta thành những người tiêu thụ hời hợt, nóng nảy và thiếu 

kiềm chế. 

227. Một biểu hiện của thái độ này là dừng lại và dâng lời tạ 

ơn Thiên Chúa trước và sau bữa ăn. Tôi mời gọi tất cả mọi 

tín hữu hãy trở về với tập quán đẹp và ý nghĩa này. Thời 

khắc phúc lành ấy, dù là vắn vỏi, cũng nhắc nhớ chúng ta 

                                                
155 Tông huấn Evangelii Gaudium (24.11.2013), 71: AAS 105 (2013), 1050. 

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


  148 
 

về sự lệ thuộc của chúng ta vào Thiên Chúa của sự sống; 

củng cố tâm tình biết ơn của chúng ta về những món quà 

của công trình tạo dựng; giúp nhận biết công lao của những 

người làm ra của ăn; và tái khẳng định tình liên đới của 

chúng ta với những người đang cần trợ giúp. 

V. TÌNH YÊU DÂN SỰ VÀ CHÍNH TRỊ  

228. Chăm sóc thiên nhiên là một phần của đời sống 

chung và hiệp thông. Chúa Giêsu nhắc nhở chúng ta rằng 

chúng ta có một Thiên Chúa là Cha chung và chúng ta là 

anh chị em của nhau. Tình huynh đệ mang tính nhưng 

không; nó không bao giờ là phương tiện để trả lại cho 

người khác điều họ đã hoặc sẽ làm cho chúng ta. Vì thế 

chúng ta có thể yêu cả kẻ thù. Sự nhưng không ấy khơi 

lên trong chúng ta tình yêu, biết đón nhận ngọn gió, mặt 

trời và đám mây, ngay cả khi chúng ta không thể kiểm soát 

chúng. Theo nghĩa này, chúng ta có thể nói về một “tình 

huynh đệ hoàn vũ”. 

229. Chúng ta phải trở lại niềm xác tín cần có nhau, chúng 

ta chia sẻ trách nhiệm với nhau và với thế giới, sống tốt và 

đoan chính là giá trị xứng đáng. Đã quá lâu chúng ta xem 

đạo đức, sự tốt lành, niềm tin và sự trung thực như một trò 

đùa. Đã đến lúc phải nhận biết rằng sự nông cạn hời hợt 

đó chẳng mang lại điều gì tốt cho chúng ta. Khi những nền 

tảng của đời sống xã hội bị xói mòn, điều tiếp theo sẽ là 

xung đột vì lợi ích riêng, những hình thức bạo lực và tàn 

ác mới, những trở ngại cho sự phát triển nền văn hoá đích 

thực của việc chăm sóc môi trường.  

230. Thánh Têrêsa Lisieux mời gọi chúng ta bước theo 

con đường nhỏ của tình yêu, không bỏ lỡ một lời nói tử tế, 



  149 
 

một nụ cười hay một nghĩa cử nhỏ bé để gieo rắc bình an 

và tình bạn. Sinh thái học toàn diện cũng được tạo nên từ 

những nghĩa cử đơn giản mỗi ngày, chúng phá vỡ lý luận 

của bạo lực, khai thác và ích kỷ. Cuối cùng, một thế giới 

tiêu thụ trầm trọng đồng thời cũng là một thế giới đối xử tệ 

với mọi hình thức của sự sống. 

231. Tình yêu, tuôn trào từ những nghĩa cử chăm sóc lẫn 

nhau nhỏ bé, cũng mang tính dân sự và chính trị, và thể 

hiện trong mọi hành động nhằm xây dựng một thế giới tốt 

đẹp hơn. Tình yêu xã hội và sự dấn thân cho thiện ích 

chung là những biểu hiện tuyệt vời của lòng bác ái, không 

chỉ ảnh hưởng đến các mối tương quan giữa các cá nhân 

mà còn đến “các mối quan hệ vĩ mô, xã hội, kinh tế và 

chính trị”.156 Đó là lý do vì sao Hội Thánh đề xuất cho thế 

giới lý tưởng về một “nền văn minh tình yêu”.157 Tình yêu 

xã hội là chìa khoá cho sự phát triển đích thực: “Để làm 

cho xã hội nhân bản hơn, xứng hợp với con người hơn, 

tình yêu trong đời sống xã hội – chính trị, kinh tế, và văn 

hoá – phải mặc lấy giá trị mới, trở thành chuẩn mực 

thường hằng và tối cao cho mọi hoạt động”.158 Trong bối 

cảnh này, cùng với tầm quan trọng của những nghĩa cử 

nhỏ bé hằng ngày, tình yêu xã hội thúc đẩy chúng ta đề 

xuất những chiến lược hữu hiệu làm giảm suy thoái môi 

trường và khích lệ “nền văn hoá chăm sóc” thấm nhuần 

toàn thể xã hội. Khi cảm nhận Thiên Chúa đang kêu gọi 

chúng ta cùng với người khác can thiệp vào những động 

lực xã hội này, chúng ta cũng nhận thấy đó là một phần 

                                                
156 BENEDICT XVI, Thông điệp Caritas in Veritate (29.6.2009) 2: AAS 101 

(2009), 642. 
157 PHAOLÔ VI, Sứ điệp ngày Thế giới hòa bình 1977: AAS 68 (1976), 709. 
158 HỘI ĐỒNG TÒA THÁNH CÔNG LÝ VÀ HÒA BÌNH, Học thuyết xã hội của 
Hội Thánh, 582. 

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


  150 
 

linh đạo của chúng ta, một sự thi hành bác ái làm cho 

chúng ta trưởng thành và thánh hoá chúng ta. 

232. Không phải mọi người đều được mời gọi để tham gia 

cách trực tiếp vào đời sống chính trị. Xã hội đua nở vô số 

các tổ chức đang cổ võ cho thiện ích chung và bảo vệ môi 

trường tự nhiên hay đô thị. Ví dụ một số tổ chức quan tâm 

đến những khu vực công cộng (toà nhà, đài phun nước, 

tượng đài bị lãng quên, phong cảnh, quảng trường) và nỗ 

lực để bảo vệ, khôi phục, cải thiện hay tôn tạo nó vì nó 

thuộc về mọi người. Quanh những hoạt động cộng đồng 

ấy, những mối tương quan phát triển hay được hồi phục 

và một cơ cấu xã hội mới nảy sinh. Do đó, một cộng đồng 

có thể phá vỡ sự vô cảm do chủ nghĩa tiêu thụ tiêm nhiễm. 

Những hành động này nuôi dưỡng bản sắc chung với một 

lịch sử đáng bảo tồn và truyền lại. Như vậy, thế giới và 

phẩm chất cuộc sống của người nghèo được chăm sóc 

bằng cảm thức liên đới và ý thức về ngôi nhà chung mà 

Thiên Chúa đã uỷ thác cho chúng ta. Những hành động 

cộng đồng nếu phát xuất từ tình yêu trao ban xả kỷ cũng 

có thể trở thành những kinh nghiệm thiêng liêng mạnh mẽ. 

VI. CÁC DẤU CHỈ BÍ TÍCH VÀ CỬ HÀNH SỰ NGHỈ NGƠI 

233. Vũ trụ mở ra trong Thiên Chúa, Người sẽ đem nó đến 

thành toàn. Vì vậy, có ý nghĩa nhiệm mầu trong từng chiếc 

lá, trên vách núi, trong giọt sương, trên khuôn mặt của 

người nghèo.159 Lý tưởng không phải chỉ là vượt qua bên 

                                                
159 Tác giả thiêng liêng Ali al-Khawas dựa vào kinh nghiệm của ông để nhấn 
mạnh đòi hỏi không đặt khoảng cách quá xa giữa thụ tạo của thế giới và kinh 
nghiệm nội tâm về Thiên Chúa. Ông nói: “Thành kiến không được làm chúng 
ta phê phán những người tìm vui trong âm nhạc và thi ca. Có một mầu nhiệm 
kín ẩn trong từng chuyển động và âm thanh của thế giới này. Sáng kiến sẽ nảy 
sinh khi đọc ra sứ điệp của một ngọn gió thổi qua, những cành cây lắc lư, tiếng 



  151 
 

ngoài đi vào nội tâm để khám phá hành động của Thiên 

Chúa trong tâm hồn, nhưng còn là khám phá Thiên Chúa 

trong mọi sự. Thánh Bônaventura dạy rằng “Thái độ chiêm 

ngắm giúp chúng ta ngày càng đào sâu những cảm nghiệm 

về tác động của ân sủng Chúa trong tâm hồn chúng ta, giúp 

chúng ta học biết gặp gỡ Chúa trong những thụ tạo bên 

ngoài chúng ta”.160 

234. Thánh Gioan Thánh Giá dạy rằng mọi sự thiện hảo 

trong các thực tại và kinh nghiệm của thế giới này “đều hiện 

diện tuyệt đối và vô biên trong Thiên Chúa, hay nói đúng 

hơn, mỗi thực tại cao cả đều là Thiên Chúa”.161 Nói như thế 

không có nghĩa là những thứ hữu hạn trong thế giới này đều 

thánh thiêng, nhưng vì mầu nhiệm của sự nối kết thiết thân 

giữa Thiên Chúa và mọi hữu thể làm cho chúng ta cảm nhận 

“mọi sự đều là Thiên Chúa”.162 Ngỡ ngàng trước ngọn núi 

hùng vĩ, một người không thể tách lìa kinh nghiệm này khỏi 

Thiên Chúa, người đó quy hướng kinh nghiệm thán phục nội 

tâm về Thiên Chúa: “Ngọn núi thật cao, thật hùng vĩ, bao la, 

uy nghi, tươi đẹp, sáng láng và toả hương, đó là món quà 

của Người Yêu dành cho tôi. Những thung lũng hẻo lánh, 

yên tĩnh, dễ chịu, mát mẻ và tràn đầy nước trong lành; trong 

những lùm cây có tiếng hót ngọt ngào của muông chim, đem 

lại niềm vui và cảm giác thích thú, trong sự cô tịch và tĩnh 

lặng, làm cho chúng ta được hồi phục và nghỉ ngơi. Tất cả là 

món quà Người Yêu của tôi dành cho tôi”.163 

                                                                                                    
nước chảy róc rách, tiếng côn trùng, tiếng cửa kêu cót két, tiếng chim hót hay 
âm thanh của sáo diều, tiếng thở dài của người bệnh, tiếng rên la của người 
phiền não...” (EVA DE VITRAY-MEYEROVITCH [ed.], Anthologie du 
soufisme, Paris 1978, 200). 
160 In II Sent., 23, 2, 3. 
161 Cántico Espiritual, XIV, 5. 
162 Ibid. 
163 Ibid., XIV, 6-7. 



  152 
 

235. Các Bí tích là một con đường ưu biệt, trong đó thiên 

nhiên được Thiên Chúa nâng lên thành phương thế trung 

gian cho đời sống siêu nhiên. Thông qua việc thờ phượng 

Thiên Chúa, chúng ta được mời gọi ôm lấy thế giới trong một 

cấp độ khác. Nước, dầu, lửa và các sắc màu được nâng lên 

thành sức mạnh biểu tượng và được tháp nhập trong lời 

ngợi khen của chúng ta. Bàn tay chúc lành là khí cụ của tình 

yêu Thiên Chúa và phản ánh sự gần gũi của Đức Giêsu Kitô, 

Đấng đã đến để đồng hành với chúng ta trên hành trình cuộc 

sống. Nước đổ trên thân thể của em bé trong Phép Thánh 

Tẩy là dấu chỉ của một sự sống mới. Gặp gỡ Thiên Chúa 

không có nghĩa là thoát khỏi thế giới này hay quay lưng lại 

với thiên nhiên. Điều này đặc biệt rõ ràng trong linh đạo Kitô 

giáo Đông Phương. “Vẻ đẹp, một trong những danh xưng 

được Đông Phương yêu thích nhất thể hiện sự hài hoà thánh 

thiêng và khuôn mẫu của nhân loại được biến hình, xuất hiện 

ở khắp mọi nơi: trong kiểu dáng của ngôi thánh đường, trong 

âm thanh, màu sắc, ánh sáng và hương thơm”.164 Đối với 

các Kitô hữu, tất cả mọi loài thụ tạo của vũ trụ vật chất đều 

có ý nghĩa thực sự trong Ngôi Lời nhập thể, vì Con Thiên 

Chúa đã mặc lấy một phần thế giới vật chất vào trong con 

người của Ngài, gieo vào đó hạt giống của sự biến đổi cánh 

chung. “Kitô giáo không chối bỏ vật chất, trái lại nó có giá trị 

lớn lao trong cử hành phụng vụ, nơi đó thân xác con người 

bày tỏ bản chất sâu xa là đền thờ của Chúa Thánh Thần và 

được hiệp nhất với Chúa Giêsu, Đấng đã mặc lấy xác phàm 

để cứu độ thế giới”.165 

236. Chính trong Thánh Thể mà mọi thụ tạo tìm thấy đỉnh 

điểm của hạnh phúc. Ân sủng, có khuynh hướng bày tỏ 

                                                
164 GIOAN PHAOLÔ II, Tông thư Orientale Lumen (02.5..1995), 11: AAS 87 
(1995), 757. 
165 Ibid. 



  153 
 

cách hiển nhiên, tìm được cách thể hiện tuyệt vời trong mầu 

nhiệm Thiên Chúa làm người và trao ban chính Ngài làm 

của ăn cho các thụ tạo. Trong đỉnh cao của mầu nhiệm 

Nhập Thể, Thiên Chúa chạm đến chiều sâu tận cùng của 

chúng ta qua xác thể. Ngài không đến từ trên cao, nhưng từ 

bên trong, Ngài đến để chúng ta có thể tìm thấy Ngài trong 

thế giới của chúng ta. Trong Thánh Thể, sự viên mãn đã 

thành toàn; đó là trung tâm sống động của vũ trụ, tràn đầy 

tình yêu và sự sống bất diệt. Dự phần vào Chúa Con nhập 

thể đang hiện diện trong Thánh Thể, toàn thể vũ trụ dâng lời 

tạ ơn Thiên Chúa. Quả thật, Thánh Thể chính là một hành 

động của tình yêu vũ trụ: “Đúng thế, vũ trụ! Bởi vì ngay cả 

khi Thánh Thể được cử hành trên một bàn thờ nhỏ của một 

nhà nguyện thôn quê đi nữa, Bí tích Thánh Thể vẫn luôn 

được cử hành theo một nghĩa nào đó trên bàn thờ của thế 

giới”.166 Thánh Thể kết nối trời với đất; Thánh Thể ôm lấy và 

bao bọc toàn thể công trình tạo dựng. Thế giới vốn xuất 

phát từ bàn tay của Thiên Chúa được trở về với Ngài trong 

sự thờ phượng bất phân ly: trong bánh Thánh Thể, “tạo 

thành hướng về sự thần hoá, hướng đến tiệc cưới thánh, 

hướng đến sự hiệp nhất với chính Đấng Tạo Hóa”.167 Do 

đó, Thánh Thể cũng là một nguồn ánh sáng và động lực 

cho chúng ta quan tâm đến môi trường, hướng dẫn chúng 

ta trở thành người quản lý toàn thể tạo thành. 

237. Vào Chúa nhật, việc tham dự Thánh Lễ có một tầm 

quan trọng đặc biệt. Như ngày Sabat của người Do Thái, 

Chúa nhật là ngày chữa lành các mối tương quan của 

chúng ta với Thiên Chúa, với chính mình, với người khác và 

với thế giới. Chúa nhật là ngày Phục Sinh, “ngày thứ nhất” 

                                                
166 ID., Thông điệp Ecclesia de Eucharistia (17.4.2003), 8: AAS 95 (2003), 438. 
167 BENEDICT XVI, Bài giảng lễ Mình Máu Thánh Chúa (15.6.2006): AAS 98 
(2006), 513. 



  154 
 

của tạo thành mới mà hoa trái đầu mùa là nhân loại được 

phục sinh, đảm bảo cho cuộc biến hình sau cùng của tất cả 

mọi thực tại. Ngoài ra, Chúa nhật loan báo “sự nghỉ ngơi vĩnh 

cửu của con người trong Thiên Chúa”.168 Do đó, linh đạo Kitô 

giáo hợp nhất giá trị của nghỉ ngơi và lễ hội. Chúng ta có xu 

hướng xem nghỉ ngơi chiêm niệm là điều gì đó không hiệu 

quả và không cần thiết, nhưng như thế là loại bỏ nền tảng 

quan trọng của công việc: ý nghĩa của nó. Chúng ta được 

mời gọi để đưa chiều kích cảm thụ và nhưng không vào 

trong công việc, nó rất khác với việc ở yên một cách thụ 

động. Nghỉ ngơi là một cách làm việc khác, hình thành nên 

một phần yếu tính của chúng ta. Nó ngăn cản con người khỏi 

rơi vào tình trạng hoạt động trống rỗng; nó ngăn ngừa lòng 

tham không đáy và cảm giác cô lập khiến chúng ta chỉ tìm 

kiếm lợi ích cá nhân đến mức loại bỏ tất cả mọi thứ khác. 

Luật nghỉ ngơi hàng tuần cấm làm việc vào thứ Bảy, “để bò 

lừa của ngươi được nghỉ ngơi, và để đứa con của nữ tỳ 

ngươi và người ngoại kiều lấy lại sức” (St 23,12). Nghỉ ngơi 

mở tầm mắt chúng ta đến bức tranh rộng lớn hơn và canh 

tân sự nhạy bén của chúng ta với quyền lợi của người khác. 

Vì thế ngày nghỉ ngơi, mà trung tâm là Thánh Lễ, dọi chiếu 

ánh sáng trên cả tuần, và thúc đẩy chúng ta quan tâm hơn 

đến thiên nhiên và người nghèo. 

  

                                                
168 Giáo lý của Hội Thánh Công Giáo, 2175. 



  155 
 

VII. BA NGÔI VÀ MỐI TƯƠNG QUAN GIỮA CÁC THỤ TẠO  

238. Chúa Cha là nguồn mạch tối hậu của mọi sự, là nền 

tảng yêu thương và thông truyền của tất cả mọi sự đang hiện 

hữu. Chúa Con, phản chiếu hình ảnh Chúa Cha, nhờ Ngài 

mà muôn vật được tạo thành, đã hội nhập vào trái đất này 

khi Ngài được thành hình trong cung lòng Mẹ Maria. Thánh 

Thần, mối liên kết vô biên của tình yêu, đang hiện diện thiết 

thân trong trung tâm của vũ hoàn, Ngài khơi dậy và mở ra 

những nẻo đường mới. Vũ hoàn được tác tạo bởi Ba Ngôi 

hành động như một nguyên lý thánh thiêng duy nhất, mỗi 

ngôi vị thực hiện công việc chung này theo bản chất riêng 

biệt. Do đó, “khi chúng ta chiêm ngắm vũ trụ vĩ đại và tươi 

đẹp, chúng ta phải tạ ơn Thiên Chúa Ba Ngôi”.169 

239. Đối với các Kitô hữu, tin kính một Thiên Chúa hiệp 

thông ba ngôi vị dẫn đến niềm xác tín Ba Ngôi đã để lại dấu 

ấn trên mọi thụ tạo. Thánh Bônaventura đi rất xa khi nói 

rằng: trước khi phạm tội, con người có thể nhìn thấy mỗi thụ 

tạo “minh chứng Thiên Chúa là Ba ngôi”. Mầu nhiệm Thiên 

Chúa Ba Ngôi được phản chiếu trong thiên nhiên “khi cuốn 

sách ấy được mở ra cho con người và đôi mắt của chúng ta 

chưa ra tối tăm”.170 Vị Thánh dòng Phanxicô dạy chúng ta 

rằng mỗi loài thụ tạo có cấu trúc cụ thể theo khuôn mẫu Ba 

Ngôi, hiển nhiên đến nỗi con người có thể chiêm ngắm bất 

cứ lúc nào nếu cái nhìn của con người đừng quá nửa vời, 

tăm tối và mỏng manh. Theo đó, ngài thách đố chúng ta 

phải nỗ lực đọc thực tại bằng chìa khoá Ba Ngôi.  

240. Các Ngôi Vị Thiên Chúa là mối tương quan hỗ tương, 

và thế giới, được tạo dựng theo hình ảnh Thiên Chúa, là 

                                                
169 GIOAN PHAOLÔ II, Giáo lý (02.8.2000), 4: Giáo lý 23/2 (2000), 112. 
170 Quaest. Disp. de Myst. Trinitatis, 1, 2 concl. 



  156 
 

một mạng lưới các mối tương quan. Các thụ tạo hướng về 

Thiên Chúa, và lần lượt mọi sinh vật đều hướng về hữu thể 

khác, để trong toàn thể vũ trụ chúng ta có thể tìm thấy vô 

vàn mối tương quan thường hằng và đan quyện vào nhau 

cách âm thầm.171 Điều này làm cho chúng ta không chỉ thán 

phục trước những kết nối đa dạng giữa các loài thụ tạo, mà 

còn khám phá ra chìa khoá cho sự thành toàn của chúng ta. 

Con người ngày càng phát triển, trưởng thành và được 

thánh hoá cho đến tầm mức con người đi vào các mối 

tương quan, ra khỏi chính mình để sống trong sự hiệp 

thông với Thiên Chúa, với những người khác và với mọi 

loài thụ tạo. Theo đó, con người chiếm hữu được năng 

động Ba Ngôi là điều Thiên Chúa ghi dấu trong họ khi tạo 

thành. Mọi sự đều có liên hệ với nhau, và điều này mời gọi 

chúng ta phát triển nền linh đạo của tình liên đới toàn cầu 

phát sinh từ mầu nhiệm Thiên Chúa Ba Ngôi. 

VIII. NỮ VƯƠNG CỦA TOÀN THỂ VŨ TRỤ 

241. Mẹ Maria, người mẹ đã từng chăm sóc Chúa Giêsu, 

giờ đây đang chăm sóc thế giới bị thương tích này bằng 

tình yêu và lòng thương cảm. Cũng như trái tim bị đâm 

thâu của Mẹ đau đớn trước cái chết của Chúa Giêsu thế 

nào, thì giờ đây Mẹ đang đau đớn trước nỗi khốn khổ của 

người nghèo bị đóng đinh và trước các loài thụ tạo bị sức 

mạnh con người phá huỷ như vậy. Được biến hình hoàn 

toàn, giờ đây Mẹ đang sống với Chúa Giêsu, và tất cả mọi 

thụ tạo đều ca khen Mẹ tuyệt mỹ. Mẹ là người nữ “khoác 

áo mặt trời, chân đạp mặt trăng, và đầu đội triều thiên 

mười hai ngôi sao” (Kh 12,1). Được rước về trời, Mẹ trở 

thành Mẹ và là Nữ Vương của toàn thể vũ trụ. Nơi thân xác 

                                                
171 Cf. THOMAS AQUINAS, Tổng luận Thần học, I, q. 11, art. 3; q. 21, art. 1, 
ad 3; q. 47, art. 3. 



  157 
 

vinh hiển của Mẹ, cùng với Đức Kitô Phục Sinh, một phần 

của tạo thành đạt tới vẻ đẹp viên mãn. Mẹ suy đi nghĩ lại 

trong lòng toàn bộ cuộc đời của Chúa Giêsu (x. Lc 2,19.51), 

và giờ đây Mẹ hiểu được ý nghĩa của mọi sự. Do đó, chúng 

ta xin Mẹ giúp chúng ta biết nhìn vào thế giới này bằng đôi 

mắt khôn ngoan sáng suốt. 

242. Bên cạnh Mẹ trong gia đình Thánh Gia Nazareth là 

hình ảnh của Thánh Giuse. Ngài đã chăm sóc và bảo vệ Mẹ 

Maria và Chúa Giêsu qua công việc và sự hiện diện quảng 

đại, đã cứu thoát các Ngài khỏi tình trạng bạo lực, bất công 

bằng cách đưa các Ngài trốn sang Ai Cập. Tin Mừng trình 

bày Thánh Giuse là một người công chính, chăm chỉ và 

mạnh mẽ, nhưng Ngài cũng thể hiện một sự dịu dàng lớn 

lao, không phải là dấu hiệu của người nhu nhược nhưng là 

của những người thực sự mạnh mẽ, hoàn toàn ý thức về 

thực tại, sẵn sàng yêu thương và phục vụ cách khiêm 

nhường. Vì thế, Ngài được chọn là Đấng trông coi Hội 

Thánh hoàn vũ. Ngài cũng có thể dạy chúng ta cách thể 

hiện sự quan tâm; Ngài có thể tạo cảm hứng cho chúng ta 

làm việc với lòng quảng đại và dịu dàng để bảo vệ thế giới 

đã được Thiên Chúa uỷ thác cho chúng ta. 

IX. BÊN KIA MẶT TRỜI  

243. Sau cùng, bản thân chúng ta sẽ diện đối diện với vẻ 

đẹp vô biên của Thiên Chúa (x.1 Cr 13,12), và với sự thán 

phục và niềm hạnh phúc, chúng ta có thể đọc hiểu được 

mầu nhiệm bí ẩn của vũ trụ sẽ cùng tham dự với chúng ta 

sự viên mãn bất tận. Thậm chí ngay bây giờ, chúng ta 

đang trên hành trình tiến về ngày Sabat vĩnh cửu, thành 

Giêrusalem mới, hướng về ngôi nhà chung của chúng ta 

trên thiên đàng. Chúa Giêsu nói: “Ta sẽ đổi mới mọi sự” 



  158 
 

(Kh 21,15). Sự sống vĩnh cửu sẽ là một trải nghiệm chung 

về sự kinh ngạc, trong đó mỗi thụ tạo được biến đổi huy 

hoàng, sẽ có được vị trí đúng nhất và có điều gì đó để 

trao ban cho những người nghèo khó cuối cùng đã được 

giải thoát mãi mãi. 

244. Trong khi chờ đợi điều đó, chúng ta cùng nhau chịu 

trách nhiệm về ngôi nhà này đã được uỷ thác cho chúng ta, 

biết rằng tất cả mọi điều thiện hảo đang tồn tại ở đây sẽ 

được đưa vào bàn tiệc thiên đàng. Trong sự hiệp nhất với 

mọi loài thụ tạo, chúng ta đi trên hành trình ngang qua 

mảnh đất này để tìm kiếm Thiên Chúa, vì “nếu thế giới có 

khởi đầu và nếu nó được dựng nên, thì chúng ta phải tìm 

hiểu ai đã cho nó sự khởi đầu ấy, và ai là Đấng Tạo Hóa 

của nó”.172 Chúng ta hãy ca tụng và bước đi. Ước gì những 

đấu tranh và quan tâm của chúng ta dành cho hành tinh này 

không bao giờ làm cho chúng ta mất niềm hy vọng. 

245. Thiên Chúa, Đấng mời gọi chúng ta dấn thân quảng 

đại và trao ban tất cả, sẽ ban cho chúng ta ánh sáng và 

sức mạnh cần thiết để tiếp tục cuộc hành trình. Thiên 

Chúa của sự sống, Đấng yêu thương chúng ta vô cùng, 

luôn luôn hiện diện ở trung tâm của thế giới này. Ngài 

không bỏ rơi chúng ta, Ngài không bỏ mặc chúng ta đơn 

độc, vì Ngài đã tháp nhập vĩnh viễn với trái đất của chúng 

ta, và tình yêu của Ngài luôn thúc bách chúng ta tìm kiếm 

những cách thế mới để tiến bước. Xin chúc tụng Chúa!  

* * * * * 

                                                
172 THÁNH BASILIO CẢ, Hom. in Hexaemeron, I, 2, 6: PG 29, 8. 



  159 
 

246. Để kết thúc bài suy tư dài vừa đầy tràn niềm vui vừa có 

nhiều vấn nạn, tôi đề nghị hai lời cầu nguyện. Lời cầu 

nguyện thứ nhất chúng ta có thể chia sẻ với tất cả những ai 

tin vào Thiên Chúa, Đấng Tạo Hóa quyền năng; trong lời cầu 

nguyện thứ hai, chúng ta là các Kitô hữu nài xin nguồn cảm 

hứng để dấn thân cho công trình tạo dựng theo lời mời gọi 

của Tin Mừng Chúa Giêsu. 

Lời cầu nguyện cho trái đất của chúng ta 

Lạy Thiên Chúa Cha toàn năng,  

Cha đang hiện diện trong vũ trụ bao la 

và trong các loài thụ tạo nhỏ bé nhất của Cha. 

Cha dịu dàng ôm ấp tất cả mọi loài hiện hữu, 

xin đổ tràn trên chúng con sức mạnh của tình yêu Cha, 

để chúng con có thể bảo vệ sự sống  

và vẻ đẹp của muôn loài. 

 

Xin đong đầy trong chúng con sự bình an,  

giúp chúng con sống với nhau như anh chị em,  

mà không làm hại một ai. 

 

Ôi lạy Thiên Chúa của người nghèo, 

xin giúp chúng con biết cứu vớt người bị bỏ rơi  

và quên lãng trên trái đất này, 

họ thật quý giá trước mắt Cha. 

 

Xin chữa lành đời sống chúng con, 

giúp chúng con có thể bảo vệ thế giới chứ không hủy diệt, 

gieo trồng vẻ đẹp chứ không gây ô nhiễm và phá hủy. 

 

Xin chạm đến tâm hồn 

của những người chỉ biết tìm lợi ích cho mình 

bằng cái giá của người nghèo và trái đất. 



  160 
 

 

Xin dạy chúng con khám phá giá trị của từng sự vật,  

biết ngạc nhiên và chiêm ngắm, 

để nhận ra niềm hạnh phúc  

được hiệp nhất sâu xa với mọi loài thụ tạo  

khi chúng con trên hành trình tiến về ánh sáng vô biên của Cha. 

 

Chúng con tạ ơn Cha  

hằng hiện diện với chúng con mỗi ngày. 

và xin Cha phù trợ chúng con  

trong cuộc chiến đấu hằng ngày  

cho công lý, tình yêu và hoà bình. 

 
Lời cầu nguyện của người Kitô hữu trong sự hiệp nhất 
với thụ tạo  

Lạy Cha, chúng con ngợi khen Cha,  

cùng với muôn loài thụ tạo  

Cha đã dựng nên bằng đôi tay quyền năng của Cha. 

Tất cả thuộc về Cha,  

mang dấu ấn và tình yêu dịu dàng của Cha.  

Chúng con chúc tụng Cha! (Laudato Si’!) 

 

Lạy Chúa Giêsu, nhờ Ngài mà muôn vật được tác tạo. 

Ngài đã được tác thành trong cung lòng Mẹ Maria  

là mẹ của chúng con, 

và trở thành một phần của trái đất này, 

Ngài chăm chú nhìn thế giới bằng cặp mắt nhân loại. 

Hôm nay Ngài vẫn sống trong mỗi thụ tạo,  

trong vinh quang phục sinh của Ngài. 

Chúng con chúc tụng Chúa! 

 
  



  161 
 

Lạy Chúa Thánh Thần,  

Nhờ ánh sáng của Ngài,  

Ngài hướng dẫn thế giới đến với tình yêu của Thiên Chúa Cha 

và đồng hành với tạo thành khi nó rên siết trong đau đớn.  

Ngài cũng ngự trong tâm hồn chúng con 

và khơi lên trong chúng con ước muốn điều thiện hảo. 

Chúng con chúc tụng Chúa!  

 

Lạy Thiên Chúa Ba Ngôi,  

cộng đoàn tuyệt hảo của tình yêu vô biên, 

xin dạy chúng con biết chiêm ngắm Ngài, 

trong vẻ đẹp của vũ hoàn, 

và trong mọi sự đang loan báo về Ngài. 

 

Xin gia tăng tâm tình ngợi khen và cảm tạ của chúng con 

vì tất cả mọi sự Ngài đã dựng nên. 

Xin ban cho chúng con đặc ân  

được tháp nhập với muôn loài.  

 

Lạy Thiên Chúa tình yêu,  

xin cho chúng con thấy vị trí của chúng con trong thế giới này 

như là những dòng kênh chuyển trao tình yêu của Ngài 

cho tất cả mọi loài thụ tạo trên trái đất, 

vì không một loài nào bị lãng quên  

trong ánh mắt của Ngài. 

 

Xin soi sáng cho những ai  

đang nắm giữ quyền lực và của cải 

để họ xa tránh thái độ vô tâm, 

để họ yêu mến thiện ích chung,  

thăng tiến người yếu đuối, 

và chăm sóc cho thế giới mà chúng con đang sống, 

trong đó, người nghèo và trái đất đang than khóc. 



  162 
 

 

Ôi lạy Thiên Chúa,  

xin bao phủ chúng con bằng quyền năng  

và ánh sáng của Ngài, 

xin giúp chúng con biết bảo vệ mọi sự sống, 

biết chuẩn bị cho một tương lai tốt đẹp hơn, 

cho nước Chúa trị đến, 

vương quốc của công lý, hoà bình, tình yêu và thiện hảo. 

Chúng con chúc tụng Chúa! Amen. 

Làm tại Rôma tại Ngai Toà Thánh Phêrô vào ngày 24 

tháng 05, Lễ Hiện Xuống, năm 2015, năm thứ ba Triều Đại 

Giáo Hoàng của tôi. 

 

PHANXICÔ 

 

  



  164 
 

 

 

 

 

 

 

Chuyển ngữ:  

Giuse Phạm Duy Cường 

Nt. Anna Nguyễn Mai Thanh Huyền, FMA 

 

Góp ý cho bản dịch:  

Lm. Vinh Sơn Vũ Ngọc Đồng, SDB 

Nt. Têrêsa Trần Thị Thùy Dương, MTGTT 

Nt. Maria Trần Thị Kim Loan, OP 

Nt. Maria Nguyễn Hồng Hà, MTGXL 

Maria Nguyễn Thị Kim Oanh 

Giuse Hoàng Thượng Vương 

 

Trình bày:  

Ban Truyền Thông Caritas Việt Nam 

 


